



Imprimene de J. Pech.

# MEDITATIONS

### S. THOMAS.

SUR LES TROIS VIES, PURGATIVE, ILLUMINATIVE, ET UNITIVE.

Pour les Exercices de dix jours.

AVEC LA PRATIQUE DES Meditations du même saint Thomas, où traitté des vertus, dans lequel les actes des principales vertus sont expliquées en partculier.

Par le R.P. ANTONIN MASSOULIE' de l'Ordre des FF. Précheurs, ancien Docteur Conventuel de l'Université de Toulouse. Seconde Edition, reveue & corrigée.



#### A TOULOUSE,

Par BERNARD Dupuy, Marchand Libraire, ruë de la Porterie. 1685. Avec Approbation & Privilege.



#### 

#### Extrait du Privilege du Roy.

O U I S par la grace de Dieu Roy de France & de Navarre. A nos Amez & Feaux Confeillers, les Gens tenans nos Cours de Parlement, Maistres

des Requestes ordinaires de nôtre Hôtel, Baillifs, Senéchaux, Prevofts, Juges leurs Lieutenans; & tous autres nos Justiciers, & Officiers qu'il appartiendra: Salut. Nôtre Amé le Pere Antonin Massoulié, Reli gieux de l'Ordre des FF. Prescheurs, Docteur en Theologie de l'Université de Tolose. Nous a fait remontrer qu'il desiroit faire imprimer un Livre intitulé : Meditations de S. Thomas sur les trois vies , Purgative , Illuminative, & Vnitive, pour les Exercices de dix jours. A ces causes, voulant favorablement traiter l'exposant; Nous luy avons accordé par ces presentes de faire Imprimer ledit Livre, par tel Imprimeur ou Libraire que bon Îuy femblera, pendant le temps de six années, à commencer du jour qu'il sera achevé d'Imprimer à peine de trois mille livres d'amande, & autres peines, comme il est plus amplement porté par le

sus de nôtre regne le quarante-uniéme. Par le Roy en son Conseil. Jon Qui e Res.

Regissré sur le Livre de la Communauté des Libraires & Imprimeurs de Paris le 22. Noven, 1683. suivant l'Avrest du Parlement, du 8. Avril 1653. & celuy du Conseil Privé du Roy du 27. Fevrier 1665. A N G O T Syndic.

Ledit Pere Massoulié a cedé son Privilege au seur Dupuy Marchand Libraire de Tolose,

Achevé d'imprimer pour la premiere fois, le 15. Octobre 1684.

#### ERRATA.

PAGE 3 à lamarge liez, fi faber idolo ficut de I dit figuram cor darct, ab ipsoidolo faberado. raretur. Page. 126. à la marge , lifez. Quibus enim potestas data est filies Dei fieri, data est potestas, non quidem ut fint Deus, sed fint tamen quod Deus eft. D. Ber. ad F. F. de monte Dei, Pag, 119. 1. 5. 5 Bernardlif. Seneque pag. 145. 1. 2. lif. ce n'eft pag. seulementune lame de fer, mais aussi pag 146. 1, 20, diffribution lif. diffination. pag. 151. 1. 13. lit. premire pierre. Pag. 182. 1. 25. lif. & qu'il donne la nail. fance à toutes les vertus, qu'il les nourrit, qu'il. Pag. 241. 1. 8. lif. principe, pag. 247. 1. 20. lif. maisc'el de S. Thomas qu'il en faut apprendre l'explication, pag. 422. à la fin de la marge, Richard A. S. Vill. de interio. hom. cap. 23. pag. 212 ala marg. bil. Per eum qui est amor Patris . & Filij . & unitas . & suavitas, & bonum, & osculum, & amtlexus, & inilla summa unitate verttatis . & veritate unitatis hoc idem homini suo modo fit ad Deum quod cum substantiali unitaté Filio est ad Patrem vel Patri ad Filium, cum in amplexis, & ofeulo Patres & Filii mediam quodammodo se nrenit beata conscientia, cum modo ineffabili fieri meretur bomo Dei non Deus: ed quod Deus est natura, bomoest ex gratia. D. Ber. de vita folit.



A LA
TRES-REVERENDE
MERE PRIEURE
ET AUX RELIGIEUSES
DU MONASTERE
DE STE. CATHERINE
DE SIENNE.



A TRES-R. MERE PRIEURE, ET TRES-HONOREES SOEURS,

Je ne vous offre que ce qui vous appartient, lorfque je vous offre ces Meditations. Elles avoient été com-

mencees pour un autre dessein, mais elles n'ont été achevees que pour voire Monastere, & ce n'a été que vôtre approbation, & le desir que vous avez temoigne de les voir à loifir, qui m'a obligé, non pas eant de les donner au public, que de les offrir à vous seu-·les. le m'estimerois tres-heureux si par ce petit travail je pourvois contribuer à la sainteté de cet Illustre Monastere, où l'on voit tous les jours, que tout ce qu'il y a de grandeur dans le siecle, vient s'obscurcir pour faire triompher les maximes de Iesus-Christ de celles du monde, & pour sacrifier toute la

gloire du secle, qu'un Pere a apelle la pompe du demon, aux pieds de la Croix. Nous vous devons tous ce témoignage, que vous justifiez ce que le grand Baronius a dit autrefois de l'Ordre de S. Dominique, qu'il étoit un Seminaire de Saints: puisque depuis ce peu de temps que vôtre Monastere a été fonde à Toulousezil y a eu deja plus de quarante Religieuses qui ont vécu avec une sainteté extraordinare, & qui ont merité que l'on écrivit leur vies. De sorte que la sainteté entrà dans voire Monastere avec cette Hlustre Fondairice qui en jetta les premiers fondemens: &

depuis cet heureux momens par une succession qui n'a jamais efté interrompue, vous avez conjours veu des Saintes parmy vous. le sçay que vous ne trouperez rien dans ce Livre, quelque elevé qu'il puisse être, dont vous n'ayez reu des exemples domestiques: er que c'est de vous mêmes que vous devez apprendre ce qu'il y a de plus grand dans les exercices, où les privileges de la divine charité. Ne croyespas, Matres R. M. & mes tres-chers Sœurs, que je pretende faire icy un panegerique: je ne veux que vous faire paroître monzele: mais pourtant je vois que sans a-

woir eu ce dessein, je vous offre un Lipre tout remply de vos louanges, & il me semble que je puis bien dire, que si la sainteté s'est expliquée elle même par la bouche deS.Thomas, pour faire paroitre tout ce qu'elle est dans le degré le plus elevé où elle se puisse jamais trouver, elle a parlé aussi pour dire ce que vous étes. Mais enfin à qui pouvois je dedier avec plus de justice les Meditations de S. Thomas, qu'à celles qui par leur profession sont obligées à s'interesser dans tout ce qui touche la gloire de ce grand Saint. N'est-il pas juste que s'il y a un si grand nombre de livres, qui font

parler cet admirable Docteur pour instruire ses Disciples dans les écoles, & leur apprendre tout ce qu'il y a de plus elevé dans la Theologie, il s'en trouve au moins quelqu'un qui le fasse parler pour vous expliquer dans les Monasteres les secrets de la vie Mystique, es tout ce qu'il y a de plus solide dans la sainteré. Il me semble que vous aviez quelque sujet de vous plaindre de nous, puis qu'il ne se trouvoit personne qui vous fit part de ces admirables lumieres. Il est vray que je n'oserois me promettre a'awoir assez bien reussi; mais pourtant cest ce que j'ay en-

trepris dans ce petit ouvrage, où j'avoue bien que j'ay plutost consulté mon zele que mes forces: car sans doûte des matieres si élevées, pour être bien traitées demandoient & plus de lumiere & plus d'ardeur. Mais j'espere que mon travail ne sera pas fans quelque recompence, & que ce grand S. pour la gloire duquel j'ay travaille obtiendra du Ciel que ces grandes verites & toutes ces lumieres que j'ay puisées dans ses écrits, descendent de l'esprit dans le cœur pour le bien penetrer : & que vous a qui j'ay taché de me rendre utile, attirerez par was prieres mille benedictions

ã5

or fur l'Autheur or sur l'ouvrage, afin que come ce grand Saint de qui j'emprunte si souvant les paroles, demandoit à Dieu avec S. Augustin, je S. Th. puisse gouter par l'experiance 60. art toutes ces grandes veritez qui par leur propre grandeur se font affez voir à l'esprit, or que l'amour suive la connoissance. Mais du moins j'espere que si j'ay entrepris un dessein que je sens moy même estre au dessus de mes forces, ce sera par cela même que vous connoîtrez l'ardeur & le desir que j'ay de vous être utile, qui ne me permettant pas de consulter assez ce que je puis,

opus

24

fait que je suis veritablement au delà de ce que je puis être.

O.U.T. Her monde

Ma tres R. Mere, & mes tres-Honorées Sœurs.

Vôtre tres-humble, & tresobeissant serviteur, & Frere en N. Seigneur. F. A.M. de l'Ordre des FF. Prescheurs.

l'Eglite pour le Mairre le plus écharé desla Trenle set s Scauce

won a you quis to ecconnochens



#### AU

## LECTEUR.



l'Eglise pour le Maître le plus éclairé de la Tgeologie, & que c'est dans ses Ecrits qu'il faut puiser les lumieres les plus pures pour expliquer les Misteres de la Religion, & les regles les plus seures de la Morale. Mais il y en a peu qui le reconnoissent autant qu'ils devroient, pour le Maître de la vie spirituele; & on croit que s'estant toûjours

tenu dans ces grandes élevations, & ces profonds raisonnemens dont il s'elt fervy pour expliquer les verités de la Foy, il ne s'est pas assez abaissé, & n'est pas assez entré dans le particudier pour exciter les affections de la volonté, & expliquer les secrets de la vie unitive, donnant d'autant moins aux mouvemens du cœur, qu'il a plus donné aux speculations de l'esprit. Il est certain neanmoins que si on lit avec assez q'aplication fes ouvrages, on verra bien que sa sainteré a égalé sa science; Et que l'on n'y trouve pas moins tous les fecrets de la vie Myslique, & tout ce qui se passe de plus intime dans les dœurs, que tout ce qu'il y a de plus grand dans les verités de la Religion. Car en effet qu'est ce qu'il y a dans tous les états où une ame puisse ja-

#### AV LECTEVR

mais estre êlevée, dans toutes ces communications secretes de Dieu avec les ames les plus fainctes, en un mot dans toutes les vertus & toute la sain creté la plus consommee, qu'il n'ayt expliqué dans la seconde partie de sa Somme. Mais c'est particulierement dans quelques Opuscules qu'il a donné à son cœur toute la liberté de s'expliquer, comme aussi dans les Commentaires fur S. Paul, fur S. Denys, & sur le livre de ce sacré Cantique des Cantiques, où tous les Peres avouent que le S. Esprit a découvert luy même ce qui se passe de plus caché entre luy & une ame, à qui il fait sentir ce que la sainteté peut avoir de plus doux.

C'est ce que j'ay connu par une lecture assez longue des Ouvrages de ce Saint Docteur, où ayant recüeilly pour mon usage

particulier un grand nombre de remarques tres-solides sur les pratiques les plus ordinaires de la vie spirituelle, & ayant esté obligé de m'en servir & de les mettre en quelque ordre pour en faire des Meditations qui pufsent servir de sujet pour les exercices spirituels pendant la retraite des dix jours, on a crû que ces Meditations ne seroient pas inutiles, si elles estoient données au public, & qu'on seroit bien aise d'aprendre les Maximes de S. Thomas, pour la vie spirituelle, qu'on ne peut douter devoir estre aussi sainctes & aussi assurées que sont toutes ses resolutions dans les matieres de la Theologie, & de la Morale, & universelement dans tout ce qu'il a jamais traité, & qui touche la religion.

Et je me suis laissé persuader d'autant plus facilement, que ces Meditations pourroient étre utiles; que j'ay apris de cet Angelique Docteut, que ce n'est que des Saincts qu'il faut prendre les regles de la sainteté, & que ceux qui écrivent de la vie Mystique, devroient eux mémes étre des saints, s'ils ne sont pas profession de prendre tout des Ferits de ces Docteurs, & des Peres de l'Eglise, qui ont apris du ciel ce qu'ils nous ont aprés enseigné, & qui n'ont écrit que ce qu'ils ont plûtost senseigné.

choses, que la seule charité peut penetrer, & qu'on ne pour-rajamais connoître sans les goûter. Car enfin ce n'est qu'à ses amis que Dieu communique ses secrets, & comme il parle dans un Prophete, Secretum meum mibi, mon secret n'est connu que de moy seul; où comme

un Pere l'explique, Myfteria mea mihi & meis, mes Mysteres Theod. ne sont connus que de moy seul Ibid. & des miens, à qui je les découvre, parce que comme dit David, Firmamentum est Dominus timentibus eum: Le Sei- 24. gneur est l'appuy de ceux qui le craignent, ou comme quelques Interpretes expliquent Se-cretum Domini timentibus eum Vatab. revelatur, Dieu ne revele ses secrets qu'à céux qui le craignent. Et S. Ambr. remarque que David a commencé ce long Pleau. que l'Eglise repete tous les jours dans ses Offices , Beati immacu- Pfalm. lati in via, Bien heureux sont ceux qui sont purs : & qu'aprés il adjoûte, Beati qui scrutantur testimonia ejus, Bie heureux sont ceux qui tâchent de penetrer bien avant dans la loy de Dieu. Quam pulcher ordo, dit ce Pere, Quam plenus doctrina! Que cet

#### AV LECTEVR.

ordre est beau & qu'il est remply d'instruction pour nous! David n'a pas donné le premier rang à la connoissance & aux lumieres de l'esprit, mais il l'a donné à la pureté du cœur,& aux ardeurs de la volonté : parce que Ante vita quam doctrina est quarenda. Il faut chercher la fainteté de la vie, plûtôt que ces hautes connoissances, que Dieu n'a accoûtumé de donnet que comme une recompence de la vertu. La Sagesse n'entrera jamais dans une ame souillée de ses passions, & de ses vices: & il est juste d'observer toûjours cet ordre Prima moralia secunda Mystica, il faut premierement corriger ses mœurs & regler sa vie par l'exercice de la vertu; & aprés il sera permis de penetres das les secrets de la vie mystique. Mais y a t'il jamais cu dans

#### AV LECTEVR

l'Eglise un S. qui ayt esté plus souvent attiré dans ces grandes communications avec Dieu, que cet Angelique Docteur? puisqu'il est peut estre le seul de qui on life qu'il avoit receu ce don si singulier, si extraordinaire, si rare, & qu'on peut appeller un miracle dans l'ordre de la grace; que toutes les fois qu'il vouloit, ilentroit dans l'extase, le ravissement, la suspension de tous ses sens, s'abymant dans la meditation des choses divines; & tres souvent lors même qu'il n'y pensoit point, il se sentoit tout-à coup surpris, & il étoit attiré à cet état d'union intime avec Dieu: & pour l'expliquer avec les paroles de S. Bernard qui l'a dit de ces ames saintes qu'on peut appeller les Seraphins de la terre ; il sentoit. Qu'un torrent de delices celestes le déroboint à luy-même, & luy

#### AV LECTEVR.

faisoit abandonner tous ses sens, pour ne vouloir, & ne sentir rien Excedit de tout ce qu'il y a dans ce monde & sece-visible, demeurant ainsi tout abysensibe, mé en Dieu, & jouissant de ces ut sese delices inessables, que luy faisoit non sen goûter ce Verbe adorable.

quæ Verbum sentir, eum mens ineffabili illecta dulcedine quodammodo se sibi furatur, imò rapitur, & elabitur à seipsa, ut Verbo fruatur. D. Bern. Ser.

35. in Cant.

N'estoit ce pas dans cet état que Dieu cachant cette ame sainte à toute la Nature, & l'attirant à luy seul, il la faisoit entrer dans ces intimes communications, où il n'y a rien de caché: & que la Secretum Domini Thoma revelatur, Dieu luy reveloit tous ses secrets, & luy disoit dans le fond de son cœur, où pour le dire mieux luy saisoit senuir, Misteria mea mihi & Thoma, que tout estoit rendu commun, & que ce grand

#### AV LECTEVR.

Saint aprenoit dejà sur la terre les Mysteres du Ciel les plus cachez ? Enfin n'estoit-ce pas dans cet estat que ce Saint n'ayant plus de commerce avec ses sens, Dieu ne luy parloit, où ne l'éclairoit que comme il éclaire les Anges; & que ses extases estoient comme cet heureux sommeil d'Adam dans son innocence, lequel ce Saint Doacur aprés Saint Augustin appelle un ravissement où Dieu ne le fit entrer que pour luy ap- Extass prendre les Mysteres les plus ad hoc grands de la Religion, & le intellirendre participant des secrets de gieurut la cour celeste? Et il ne faut pas Ada se persuader, que ce soient particeseulement ces profonds raisonnemens & ces grandes connoifsances que ce grand Saint a en de toutes les veritez de la Foy, q. 13. qui luy ont acquis le nom de de ver-Docteur Angelique: Ce sont "

gelica.

#### AV LECTEVR

aussi ses ravissemens, ses extases, & ses élevations, qui le rendoient comme un Ange indepêdant de l'usage des sens, & qui luy ont donné les connoissances de ces Esprits bien-heureux.

C'est ce que j'espere qu'on reconnoîtra dans toutes ces Meditations, & particulierement dans les dix dernieres qui sont entierement prises des dix degrez de l'amour, que ce grand S. a expliqués dans l'Opuscule 61. où l'on trouvera sans doute, les secrets les plus grands de la Vie Unitive & Mystique. Il est vray que pour les reduire en Meditations il a fallu necessairément y faire quelque changement. Quelque foisil a fallu y adjoûter quelque passage des Peres pour les remplir, & leur donner une étenduë à peu prés égale à celle des autres : quelque fois il en a fallu rétrancher une

#### AV LECTEVR.

partie pour ne les pas rendre trop longues:& cet particulierement dans les quatre derniers dégrés où il s'estoit plus étendu, qu'il a fallu retrancher une grande partie de tout ce qu'il en a écrit, quoy que tout fut égal, & que ce qu'on a laissé ne fut pas moins solide, où moins élevé que ce qu'on en a pris. l'ay laissé méme le second Degré de l'Amour recherchant, que j'ay neanmoins uny en partie avec le sixiéme de l'amour qui fair courir l'ame à Dieu, pour pouvoir expliquer plus commodement le septiéme, que Saint Thomas a divisé en deux. Pour le reste des Meditations, elles ne font pas moins tirées des Ecrits de ce grand Saint, comme l'on connoîtra par les citations frequentes : & il n'a pas esté mal-aisé de les trouver, quisqu'il n'y a point de vertu dont ce Saint Docteur

#### AV LECTEVR

n'ayt traité expressement, en sa Somme Theologique, & dans le reste de ses ouvrages: Et il ne seroit pas moins facile de former de ses Ecrits, des Meditations sur tous les Mysteres de la Religion, sur toutes les verités les plus importantes de la Foy; & enfin sur tout ce qui peut fournir des sujets les plus ordinaires, où les plus élevez, où les plus necessaires pour la Meditation. Car ce grand Saint n'a absolument rien omis de tout ce qui peut apartenir à la Religion, & qui peut servir où pour expliquer les Mysteres de la Foy, où pour établir les regles de la Morale, où pour decouvrir les secrets de la vie Mystique: & sans vouloir faire comparaison avec les Peres de l'Eglise, puis qu'enfin ces hommes tous divins doivent toujours être mis dans un rang different,

#### AV LECTEVR.

ferent, comme étans plus proches de la source, & que la plus grande gloire de S. Thomas est d'avoir esté le fidelle disciple de tous les Peres, particulierement du divin Augustin qu'on a toûjours consideré comme l'esprit le plus élevé qu'il y ayt jamais cu dans l'Eglise; il est neanmoins vray, que c'est dans les écrits de ce Saint Docteur, qu'on trouve ramassé tout ce qu'il y a de plus grand où de plus necessaire, pour expliquer toutes les veritez de la Religion.

Peut-estre trouvera-ton que ces Meditations ont un defaut', qui les pourroit rendre moins utiles: c'est qu'elles sont un peu trop longues. Il est vray que pour y porter le remede, j'avois cu le dessein d'en faire un petit abregé, qui rensermât en peu de mots ce qu'il y a de plus toûchant: Mais outre que ces

#### AV LECTEVR

Meditations sont pour le temps des Exercices, lorsque d'ordinaire on a plus de loisir: on y pent porter soy méme assez facilement le remede, laissant ces petites prefaces qui sont au commencement, & ne prenant du reste que ce que l'on voudra: ou bien, on peut s'en servit comme d'une lecture spirituel. le, & aprés on peut relire la division en trois points; qui est mise distinctement; & qui peut suffire pour faire ressouvenir de tout ce qui est contenu dans la Meditation

J'ay adjoûté aussi un discours au commencement de châque partie: & j'avouë que je me suis trompé, les ayant saits de beaucoup plus longs qu'il ne falloit, pour garder une juste proportion avec les Meditations, qui devoient estre non seulement le principal, mais aush l'unique dessein que j'avois entrepris de traiter : & c'est méme ce qui m'a obligé d'en retrancher entierement le premier qui restoit à imprimer avec la Preface & les Approbations, aprés que les Meditations ont esté imprimées. Mais par tout S. Thomas fournit un si grand fond de doctrine, une si grande plenitude de lumieres, & de raisonnemens, un si grand nombre d'autorités des PP. qu'il est tres mal aisé de n'estre pas long fi on veut les expliquer, & leur donner quelque peu d'étenduë; & pour le dire ainsi, il est impossible de n'aller pas bien loin, si l'on veut suivre ce grand Saint. Ceux qui prendront la peine de lire les trois Questions de sa Somme, où il traite de la Vie Contemplative, de la Vie Active, & de l'union de ces deux Vies, trouveront

#### AV LECTEVR.

que j'en ay pris tres peu, & que certainement de ce que j'en ay laissé il s'en feroit un livre entier, & d'une juste grandeur. Mais pourtant je croy en avoit dit assez, pour faire voir qu'on ne trouve pas seulement dans Saint Thomas, tous ces grands raisonnemens pour expliques les Mysteres de la Theologie; mais aussi qu'on y trouve toutes les pratiques les plus soli-

des de la pieté, & tous les se-Triplici emicrets de la Vie Mystique: & j'o. net grase esperer qu'on verra, que la doctrine de ce grand Docteur, tiofa ad Saporé, a ces trois advantages qu'il a folida puisés dans l'Ecriture fainte, où ad nutrimenils se trouvent comme dans tum efleur source, selon la remarque ficax ad medicide faint Bernard; qu'elle a toute nam. la douceur pour plaire aux ames, .D. Ber. toute la solidité pour les nourrir, fer. 67. in cant. & toute la force pour les guerir.

#### रिव शेष श्रेक्टरीक श्रेक स्थान स्थान श्रेष स्थान श्रेष स्थान श्रेष स्थान श्रेष स्थान स्थान श्रेष स्थान स्थान

#### TABLE

## DES MEDITATIONS. I. MEDITATION.

| Do desir qu'il faut avoir de s'avancer,                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| H. MED. Qu'il faut commencer de se puri-                                               |
| fier par l'horreur du peché mortel. 9.<br>III. M. Qu'il faut se purifier de toute sor- |
| te d'affection au peché veniel. 17.<br>IV. M. Qu'il faut mourir à toutes ses           |
| mauvaises habitudes. 24.<br>V. MED. Qu'il faut fuir les occasions du                   |
| peché,<br>VI. M. Qu'il faut faire mourir en nous la                                    |
| concupiscence de la chair, & le de-                                                    |
| sir de toute sorte de plaisir, 38.<br>VII. M. Qu'il faut faire mourir en nous          |
| la concupiscence des yeux, & se pu-                                                    |

rifier de la curiossité, 45. VIII. M. Qu'il faut faire mourir en nous la superbe de la vie, & se purisser du desir de paroître, & d'estre estimé,52.

IX. M Qu'il faut mourir à son propre jugement, & à la propre volonté, 62.

X. MED. Combien la Tiedeur est dangeneuse, 69.

#### SECONDE PARTIE.

DEs Meditations de S. Thomas sur la

| or month of the second                    | ľ |
|-------------------------------------------|---|
| 5. PREM. De la difference des vertus, co  |   |
| des perfections divines qui en sont le    |   |
| exemplaires, 80                           |   |
| S. SEC. De trois degrés differens des ver |   |
| tus, ou de trois manieres differen        |   |
| tes de les pratiquer, 84                  |   |
| S. TROIS. Du premier degré des vertus, &  | 8 |
| des actes qu'elles produisent, 87         |   |
| S. QUAT. Second degré des vertus & ma     |   |
| niere plus élevée de les pratiquer, 96    |   |
| 5. CINQ. Que dans ce second degré o       |   |
| commence de trouver les vertus chre       |   |
| tiennes, 98                               |   |
| 5. Six. Troisiéme degré, & maniere he     | į |
| roique de pratiquer ces vertus, 106       |   |
| 5. SEPT. Que les vertus de ce troisiém    |   |
| degré & d'un esprit purifié sont le       |   |
| vertus des bien-heureux, 112              |   |
| 6. Huit. Comparaison de ces trois états   |   |
| & de l'empire que les vertus donnen       |   |
| fur les passions, 117                     |   |
|                                           |   |

plainte des gens du monde, 123. §. Dix. Du bon-heur de cét ét at , & combien il est necessaire au monde, 131.

5. Neue. Réponse de S. Thomas à une

#### TABLE.

 Ons. Conclusion de tout ce discours de S. Thomas: Qu'il faut aspirer à ce dernier état dans l'acquisition des vertus,

#### I. MEDITATION.

| and the second s |                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| DE l'humilité, fondement de tou<br>vertus. É du bas sentiment qu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | tes les<br>e nous |
| devons avoir de nous-mêmes,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 150.              |
| II. MED. Du desir de souffrir, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                   |
| mour de la Croix,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                   |
| III. M. De trois états dans lesquel                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | s nous            |
| devons nous considerer, de Pe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                   |
| Morts, & Crucifiez,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                   |
| IV. MED. De la solitude,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 181.              |
| VI. MED. De l'Oraifon & combie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | en elle           |
| est necessaire,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 189.              |
| VII. MED. Du recueillement interi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | eur &             |
| de la solitude du cœur,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 298.              |
| VIII. M. De la presence de Dieu,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | o des             |
| manieres differentes de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | prati-            |
| manieres differentes de la quer,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 207.              |
| IX. M. De la conformité à la vole                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | nté de            |
| Dieu, & de la sonmission qui                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                   |
| avoir aux ordres de sa pro                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                   |
| marice, is the former and like                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 216.              |
| X. MED. De l'amour du prochain ;                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | & de              |
| Sunion fraternelle,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                   |

## TROISIEME PARTIE

| THODIEME PARTIE                                                           |    |
|---------------------------------------------------------------------------|----|
| DES Meditations de S. Tho. sur vie unitive.                               | 16 |
| 5. PREM. De la perfeccion de cet état 23                                  | 8  |
| §. SEC. Des differens degrés de la conten<br>plation. 249                 | ĭ. |
| f. Trois. Que ces trois degrés de con<br>templation répondent à trois Don |    |
| du S.Esprit aux Dons de Science,<br>Sagesse, & d'Entendement. 25'         | de |
| an Dicc.                                                                  | B  |

5. QUAT. Des dispositions necessaires pour le troisséme degré de la contemplation. 268-

s. CINO. De la premiere disposition qui est la pureté du cœur par la mortification des passions. 272.

 Six. Seconde disposition par la simplicité de la foy sans beaucoup raisonner.

5. SEPT. Que l'amour est une grande source de lumieres. 294.

5. Huit. Du bon-heur d'une ame dans le troisséme degré de la contemplation.

5. Neue, Conclusion de tout ce discours: qu'il faut aspirer à cét état d'union intime avec Dieu.

## I. MEDITATION.

| A Mour languissant. 338.                                     |
|--------------------------------------------------------------|
| A Mour languissant.  338.  II. Med. Amour agissant, ou desir |
| de travailler incessamment pour                              |
| de travailler incessamment pour Dieu. 348.                   |
| III. MED. De l'amour souffrant. 359.                         |
| IV. MED. De l'amour aspirant, ou du                          |
| desir de posseder Dien. 370.                                 |
| V. MED. L'amour recherchant, qui fait                        |
| rechercher Dieu à l'ame, & qui la                            |
| fait courir avec ardeur aprés luy.380.                       |
| VI. MED. Amour aneantissant, ou crain-                       |
| te respectueuse, & aneantissement de                         |
| l'ame. 388.                                                  |
| VII. MED. Constance & sainte hardiesse                       |
| de l'amour. 396.                                             |
| VIII. MED. L'amour unissant qui unit                         |
| intimement l'ame à Dieu. 405.                                |
| IX. Mad. De l'amour ardant qui enflam-                       |
| me une ame, & qui commence de la                             |
| transformer en Dieu. 415.                                    |
| X. MED. L'amour transformant qui fait                        |
| que Dieu seul vit en l'ame, & que                            |
| l'ame ne vit qu'en Dieu. 426.                                |
| XI. MED. Conclusion des Exercices sur                        |
| trois importantes resolutions. 426.                          |

TABLE.

Permission du Reverendissime Pere General,
Os F. Antonius de Monroy S. Theologiæ Professor Ordinis FF. Prædicatorum humilis Magister Generalis & servus. Tenore præsentium & nostri autoritate officii, tibi R. P. F. Antonino Massoulié S. Theologiæ Professori Provinciæ nostræ Tolosanæ facultatem concedimus in lucem edendi opera quædam à te composita supra Sacram Scripturam, in Moralem & Theologiam scholasticam modo sucrint revisa & approbata à duobus S. Theologiæ Magistris, seu Professoribus, à uo R. A. P. Provinciali designandis, servatisque de jure servandis. In quorum sidem & c. Datum Romæ die 17. Junit 1677.

F. ANTONIUS DE MONROT
Magister Ordinis.
F. ANTONIUS CIOCHE.
Magister & Socius.

Permission du tres R. P. Provincial.

Os E. Vincentius de Barjac humilis Prior
Provincialis Provincia Tolosana Ordinis Pradicatorum. Juxta mandatum Reverendissimi P.N. Generalis designamus R.P. Joannem Franciscum Dusaur, & R.P. Dominicum Destruels S. Theologia Protessores ad tevisenda & probanda opera R. P. Antonini Massoulië tipis mandata. In quorum sidem, & Datum Tolosa die 6. Novemb. 1677.

F. VINCENTIUS DE BARJAC Provincialis qui fupra. F. JOANNES LAPEIRE Socius,

Approbation des Docteurs de l'Université. AMeditation étant à l'esprit de l'nomme, ce que la viande & la nourriture est à son corps; celles qui font contenues en ce livre; bien loin d'avoir rien qui foit contraire à la Foy ou aux bonnes mœurs, elles me semblent L'excellentes; que pour leur Approbation, je croy étre obligé de les comparer à la Manne miraculeuse qui s'accommodoit aux gouts & differents des Hebreux, Car il est viay qu'elles ont des rapports si universels : que les plus subtils ne peuvent les trouver trop basses, ny les plus simples trop relevées. Outre que la matiere y est tres-bien choisie, & profitable d'elle même à toutes les personnes devotes & scavantes, L'Autheur affaisonne cette viande spirituelle d'un stile si doux & si agreable: qu'il excite l'appetit des plus dégoutés, & oblige ceux qui ont le gout dépravé de quitter les oignons de l'Egypte pour se nouvrir du pain des Anges

luy, ce qu'enfin on dit de la manne; Anima nostra nauseat super cibo i so levissimo. Donné à Tolose ce 2. Mars 1678. F. RICHARD DE MAY Prosesseur en

contenu en son ouvrage. La Doctrine des Peres de l'Eglise & de S. Thomas l'Ange de l'Ecole dont il l'a composé étant aussi solide que subtil: Et j'ose même dire, qu'il surpasse en une chose la viande du peuple d'Israël dans le desert; qui est que si souvent qu'on le lise & qu'on s'en serve, le desir de le lire & de s'en servir toûjours croissant : on ne dira jamais de

Theol. de l'Ord, des FF. Presch, & Doct. Convenuel, en l'Université de Tolose, F. A. DUJONCA Professeur en Theol. de l'Ord, de S. Aug. & Doct. Conv. en Tolose.

## Approbation des Professeurs de l'Ordre.

Ous soussignez de l'Ordre des FF, Prescheurs avons leu ce present livre des Meditations de S. Thomas, dans lequel nous n'avons rien trouvé contraire à la Foy ou bonnes mœurs: mais nous le jugeons tres-urile, pour exciter la pieté. Fait à Tolose ce 4. Mars 1678.

F. JEAN-FRANC. DUFAUR Professeur en Theologie.

F. DOMINIQUE DESTRUELS, Professeur en Theologie.

## PERMISSION.

VEU l'Approbation des Docteurs, Nom permettons l'impression du Livre quia pour titre, Meditations de S. Thomas, compose par un Religieux de l'Ordre des FF. Pielsheurs. Fait à Tolose ce 4. Mars 1678.

MARAN Vic. Gen.



## I. MEDITATION.

Du desir qu'il fant avoir de s'avancer, & d'acquerir la perfection.

A premiere & la plus ne-L ceffaire preparation qu'on Dans doit apporter pour faire utilement les exercices, est d'avoir un tres-grand desir de s'avancer, & d'acquerir la perfection, à laquelle nous devons travailler. C'est l'unique affaire qui nous touche, comme die S. Paul, puif- Vt vestruque tout le reste est hors de nous, & n'est pas capable de nous rendre heureux; & qu'il n'y a que ce- fal. 4. la seul, de travailler à nôtre salut, & à acquerir le Ciel, qu'on doive estimer ou appeller une affaire. David, dit faint Thomas, appel- Pfalm. 34. le son ame mon unique, Vnicam 17.

negotium agatis. I. ad Thef.

le qu'il faut aymer, & que c'est c'est pour elle seule qu'il faut uniquement travailler. Tout le reste quand bien il s'agiroit d'un Empire, quand il s'agiroit de tout le monde, ne doit estre estimé qu'un amusement. Helas disoit autre-sois Jesus-Christ à ses Apôtres: Que serviroit à un homme de gagner tout le monde en se perdant soy-même? Et ne seroit-ce pas une êtrange folie de se perdre soy - méme, pour gaigner ce qui nous deviendroit inutile, si nous nous estions une fois perdus? Considerez donc ces trois motifs qui nous obligent à travailler avec toute l'ardeur & toute l'application dont nous fommes capables pour ac-

I. Parce que c'est pour cela seul que nous fommes creés, & que Dieu nous a donné & l'estre & la

querir la perfection.

2. Parce que c'est pour cela seul que Dieu nous a mis dans l'Eglise, où nous recevons toute la plenitude des graces.

Quid prodest homini fi univerfum mundum lacretur anime vero mentum patiatur: Matth. 16. 26.

Du desir de la perfection.

1/13. Parceque c'est pour cela seul que Dieu nous a mis dans un estat ou nous fommes obligez de travailler solidement pour acquerir la fainteré. y 250-222 nuoy an iup yul

## Dan for attain Political and

Confiderez donc que c'est pour cela feul que Dieu nous a donné, & l'estre & la raison, pour le connoistre, pout l'aimer, pour l'adorer, & pour le fervir, & en le fervant nous rendre heureux. Si celuy qui fait une statue, disoit S. Augustin, on boup A pouvoit luy donner un cœur, & duy communiquer la vie, comme il luy donne la figure, pour qui vivroit cette statue, sinon pour celuy de qui elle auroit tout receu? puisque la raison nous apprend que l'ouvrage doit estre dans la dependance la plus grande qu'on puisse jamais imaginer de celuy qui l'a fair, & qui a le pouvoir lors qu'il lui plaira de le defaire. Mais de qui tenonsenous, non pas la seule figure il mais & le cœur & la vie, & comme parle faint Augustins, rerum fundum, le plus profond de 1. Conf. cap. l'estre, n'est ce pas de Dieu? C'est

daldolo G. cu dedit gurani cor daret , mab ipfo idolo ab ipfordulo faber a. doraretur. D. Aug. Ser. 55. de verb. I. Aug. lib.

I. Meditation.

donc à vous scul, ô Mon Dieu! que je dois rapporter & tout ce que j'ay, & tout ce que je suis: & chuy qui ne vous aime pas, & celuy qui ne vous sert-pas, a receu en vain son ame, comme parle David; car quand est-ce, dit S. Thomas, qu'une chose est en vain, sinon lors qu'elle ne parvient pas à la fin à laquelle elle est ordonnée : comme c'est en vain qu'on prend une medecine lons qu'elle ne donne pas la santé. Est-

merce du monde, pour vivre dans

les plaisirs des sens, & courir aprés

la vanité, que nous avons receu une

ameraifonable? N'estce pas pour

vous conoiftre? O Mon Dieu ! pour

vous posseder, & trouver notre bon

Accepit in vanum animam fuã. Pfal. 29.4.

Vanum ce pour estre seulemet dans le comest quod nó confequitur finem : ficut in vanum, fumpfit medicinum quino eft confeauyour adorer, pour vous aimer, pour tus fanitatem. joneb D. Tho. 9.9. de malo art. Le rader of

. देर अंद अवहर्त

heur dan's cette possession? some Tio II. POINT

Mais confiderez combien de graces est-ce que Dieu a adjoûté au dons de la nature l'est pour cel feul, pour l'aimer, & le servir qu'il nous a mis dans le sein de l'Eglise,& comme dans le centre de la religion, ou nous recevons une si gran-

Du desir de la perfection. de abondance de graces, qu'il est vray, felon les principes de S. Tho- Tho. 22. 9.19 mas, que dans l'usage d'un seul Sa-art. 4. crement nous recevons plus de graces que tous les infideles qui ont esté depuis la naissance du monde, & qui feront 'jusqu'à sa consommation, n'en ont jamais receu, & n'en recevront jamais : puisque tous les secours que reçoivent les Infideles ne font pas capables de les justifier.De forte que nous devons entrer dans les sentimens de cette ame sainte des Cantiques qui disoit : Dilectus meus mili, & ego illi. N'est-ce pas un excez d'amour qui a obligé un Dieu de se donner tout à moy? mais n'est-il pas juste que je me donue aussi toute à luy ? puisque (comme un Pere continuë de la faire parler) c'est l'excés de son amour qui l'a obligé de me preferer à tout un mon- toti de, & à tout ce qu'il y a eu jamais prætulie. hors de l'Eglise, & de la veritable Religion, Dieu n'a fait ce choix & cette preferance que pour se former une Religion qui fut digne de lay,

Cant. 2. 16.

Ex Theod.

In CanAirate & justi tia cora ip- Sainteté. So. Luc. 2.

xecrabilius

Deum non

ignorantia habentes,

fed contep-

grat.

eft contra

toûjours en sa presence, & comme marchant toûjours devant luy, le servit dans la justice & dans la

## III. POINT.

Enfin confiderez que l'amour d'un Dieu en vôtre endroit est bien allé plus avant : puisqu'au milieu de l'Eglise, & de la Religion, où la Sine Deo pluspart du monde vit, comme s'ils aut quod en'avoient point de Dieu, ou ce qui est infiniment plus execrable contre les loix de Dieu, n'ignorant pas, mais méprifant ses graces, & son amour; Dieu cependant vous a choisi pour vous mettre tum.D.Ber. dans un estat plus relevé, ou l'on Serm de infait profession publique de vertu & de sainteté; c'est à dire dans un êtat fi heureux, qu'il ne faut que se rendre fidelle à les devoirs pour acquerit une fainteté confommée. Plût à Dieu, disoit autrefois saint Thomas, que vous peuffiez connoistre quel est l'amour d'un Dieu à voltre égard dans cét estat non seulement de grace, mais aussi de sainteté. Vous connoistriez

Sentirer ira fe ama. ri,& Deum tanto amore circa se occupari,

qua-

Du desir de la perfection

qu'il vous ayme avec tant d'ardeur, quasi omqu'il entre, s'il faut le dire ain- nium creafi, dans une si grande solicitude turarum sie pour vous, qu'il semble avoir ou- D.Th.Op.67. blié le reste des creatures : Ah il est vray, disoit, autrefois David, Non fecit taliter omni nationi: Ce n'est pas ainsi que Dieu a aymé le reste du monde : & combien ya'til d'ames qui auroient mieux usé des graces que nous avons receuës, & qui un jour se plaindront à Dieu, & condamneront nostre ingratitude, & nostre infidelité.

Pfal.147.

## REFLEXION.

Allumez, O mon Dieu, dans mon cœur le desir de cette perfection, fans laquelle c'est en vain que j'ay receu une ame raifonnable, c'est en vain que je suis au milieu de l'Eglise, & dans le cœur de la Religion, c'est en vain que je suis dans un estat de sainteté. C'est pour moy que je prens, ô mon Dieu! ces paroles que vous dites autrefois à Abraham, de se tenir toûjours en vôtre presence, & de se rendre parfait. Je ne veux Gen. 17.

& efto perfectus.

Porro unum est necessariú:

plus songer pendant le reste de ma vie, qu'a travailler avec toute l'application, avec toute l'ardeur dont un esprit & un cœur peuvent estre capables pour acquerir la perfection: N'est-ce pas vous, ô mon Dieu! qui l'avez déja dit; & n'estil pas juste que je le prene comme une loy inviolable, & la regle de toutes mes actions, qu'il n'y a qu'a une seule chose necessaire, de vous aimer, de vous adorer, de vous fervir, de vous posseder. Je ne veux donc plus avoir que du mépris, & de l'horreur pour tout le reste : je ne veux plus les regarder que comme des amusemens de la vie : puis qu'enfin tout est inutile, s'il ne contribuë à ce qui est uniquement necessaire pour le salut.

THE PARTY OF THE P

## 是是是是是是是是

# II. MEDITATION

effabl r dans ce principe.

Qu'il faut commencer de fe purifier par l'horreur du peché mortel.

toujours vivie dans la confution Thiy aquin feul mal au mon- D. Tho. de, mais un mal infiny, & la 1. part. La fource de tous les maux, dont le 9. 48. feul nom nous devroit faire trem- art. 6. bler, c'est le peché mortel. Ce qui nous doit toujours tenir dans la crainte, & qui nous doit templir de confusion ; c'est que nous avons offensé Dieu : & nous considerant toûjours en cette qualité de pecheurs, quelque mal qui nous arrive, quand bien toute la nature s'eleveroit contre nous; nous de-vons estre persuadez, que nous n'aurons jamais le moindre sujet de nous plaindre, puis qu'il off jufte que toute la nature, & tous les étres qu'elle renferme , s'élevent

contre nous, pour venger un Dieu qui est leur Autheur, & que nous avons offencé. Il faut donc tacher de concevoir toute l'horreur du peché dont nous serons capables; nous establir dans ce principe, qu'il n'y a point de tourment au monde, qu'on ne doive plutost souffrir, que s'exposer à commettre un peché mortel. Nous devons même toûjours vivre dans la confusion. dans la douleur, & dans la componction d'avoir offencé Dien. Mais pour nous y exciter davantage, il faut confiderer ces trois chofes, qui nous doivent estre trois grandes fources de larmes, de la

1. Que le peché offense Dieu.

2. Que le peché nous prive de Dieu.

Dieu. 3. Que le peché a fait mourir un Dieu.

I. POINT. Confiderez donc qu'elle est la grandeur du peché & la malice du pecheur qui offence Dieu, il viole fes loix, il abuse de ses graces, & il méprise son amour. Toute sorte d'injure, comme raisonne S. Thomas, estant d'autant plus grande, que la personne qu'on offense est plus élevée: Il faut necessairement que le peché soit en quelque manie- fesa est grare infiny, c'est à dire qu'il aye une malice infinie, puis qu'il offense Dieu qui est en suy même infiny : Quelle horrible malice, ou plûtôt quelle étrange folie, qu'une milerable creature, qu'un atome, qu'un neant ofe offenser une grandeur, & une Majesté infinie, de laquelle il a recen tout ce qu'il est, & qui d'un seul regard, le pourroit aneantir. Mais comment est-ce que nous infinitatem pourrons jamais satisfaire à Dieu habet ex in pour tant de pechez que nous mitate uiavons commis? Puisque quand flatis. Ibid. toutes les creatures du monde se changeroient en cœurs, & se briseroient de douleur, quand tous les Anges de l'Empirée se pourroient mettre en croix pendant toute une eternité, tout cela ne seroit pas capable de satisfaire à Dieu pour un feul peché mortel: Mais ce qui est bien encore davantage, la sagesse d'un Dieu toute infinie qu'elle est,

vior quanto major eft in quem delinquitur D. Th. 2.p.q.

Ideo peccommissum quandam

Etiam Deus fapientissim°, pœnam mortali pec cato correspondentem excogitare non potess:
D. Thom.
Opuse. 63.

ne sçauroit jamais inventer une perne qui sut égale à la grandeur du peché, dit saint Thomas: Et mille ensers, plus cruels mille sois, que celuy qui tourmente & les demons & les hommes damnez, ne pourroient jamais assez punir un seul peché mortel: Parce que ces satisfactions ou ces peines seroient

Nec ad di- toûjours Finies, & que le peché gnè punien est infini.

dum mille inferi peccato puniendo responderent. 1bit

Mais combien de fois est-ce que par vostre peché vous avez chasse Dieu de vostre cœur, & qu'à vostre êgard vous l'avez perdu? Car excepté la foy & l'esperance, qui dans cet estat deviennent languissantes, Dieu n'est pas plus dans un pecheur, qu'il est dans une pierre, qu'il est dans une plante, qu'il est dans un serpent. Il est vray, dit saint Thomas, que l'immensité de Dieu remplit toutes choses, qu'il leur est plus present qu'elles ne le sont à elles-mémes : mais cependant nous ne pouvons pas dire que Dieu est dans un pecheur, sinon

avec quelque limitat ion , entant qu'un pecheur a un estre que Dieu luy conserve sans cesse: & c'est en ce sens, ajoûte ce S. Docteur qu'on peut dire qu'il est present même aux demons, entant qu'il leur conserve l'être. En quel estat effroyable nous reduit le peché, qu'un Dieu de qui la possession fait le bon-heur des ames, de qui la veue fait la felicité du Paradis, ne soit pas plus dans un pecheur qu'il est dans un serpét, qu'il est dans un demon. Mais David n'avoit-il pas conçeu combien son peché l'avoit privé de Dieu, lors que dans sa penitence, il disoit avec mille & mille foupirs, & un torrent de larmes : Miserere mei Deus: O Dieu ayez pitié de moy. Voyez, dit un Pere, que David n'ose plus dire à Dieu qu'aprés son peché, il soit son Dieu; mais il semble seulement luy dire, ô Dieu?il est vray que ce grand pouvoir, qui a tiré toute la nature du neant, qui m'a fait monter sur le thrône par les persecutions, qui sembloint m'en éloigner, me fait affez connoistre que vous estes un Dieu : mais

Non dicimus fimpliciter Deus est in peccatore; nisi addatur in quantum est creatura,

D. Thom. in 1. d. 37. qu. 1. a. 1.

Solummodò te Deu agnofco, sed meu dicere non præfumo.

Urban. 4. Tom. 1. B.P.

aprés vous avoir perdu par mon crime, aprés avoir preferé le plaisir d'un moment à vôtre amitié, comment oserois-je dire que vous estes mon Dieu, je vous reconnois pour un Dieu : mais je ne presume pas de vous appeller mon Dieu. Je vous reconnois pour un Dieu: mais je ne presume pas de vous appeller, Mon Dieu! Helas perte d'un Dieu, pourriez-vous jamais estre assez regretée! Helas mon ame, que pouvons-nous pleurer, que pouvos nous regretter, si nous ne regrettons, si nous ne plurons la perte d'un Dieu.

III. POINT.

Enfin le comble de la malice, & qui devroit nous faire mourir nous même de douleur, c'est que le peché a fait mourir un Dieu. Quels regrets, quelles larmes, qu'elle mort seroit jamais capable de compenser cette mort? On l'a dit d'Alexandre, aprés qu'il eust fait mourir ce Philosophe Callisthene, que c'estoit un crime eternel, & que toutes les victoires du monde ne seroient pas capables de num quod l'effacer: Car toutes les fois qu'on

Hoc eft Alexandri crime æter-

pourroit dire à sa louange qu'il avoit nulla virtus fait quelque grande action, il faudroit ajoûter austi, & luy faire ce reproche, & Callisthenem occidit, qu'il a fait mourir un innocent! Helas Mon Ame, de quelle joye, de quel plaisir, de quelle complaisance pourrons nous jamais estre capables; puisque quelque action que nous puissions jamais faire, quelque confolation même que nous puissions gouter, & toutes les creatures du monde, & tous les Anges de l'Empyrée nous disent sans cesse, & nous font ce reproche, que nous avons fait mourir un Dieu. Mais in te est das vous, O Chrestien! quel est vôtre crime dit S. Thom. & tous les esprits du monde le pourroient ils comprendre; puisque toutes les fois que vous pechez mortellement, vous Ep. ad Heb. crucifiez derechef un Dieu, donnant occasion autant qu'il est en vous de le faire mourir. Ét n'est-ce pas l'injure la plus cruelle que vous puissiez jamais luy faire, de vous aller fouiller derechef par vos crimes; aprés ties te maqu'il vous avoit lavé, & qu'il vous avoit purifié par son propre sang.

nulla bellorum fœlicitas redimer Seneq. Natar . 99. 1. 6. cap. 233

Cum peccas baptifatus quaniti occasionemut Christus iterum crucifigatur. D. Th. in

Et fic cotumelia fit Christo in cujus fanguine to-- Ezech.16.52

Je l'entens ; O Mon Dieu , que c'est à moy qu'un Prophete a dit, Porta confusionem tuam, qu'aprés vous avoir offencé je ne dois plus vivre que dans la confusion. Mais puis qu'aprés tant de graces réceües, aprés tant de temoignages de vôtre amour, mes crimes surpassent toute forte de crimes; je le sçay! O Mon Dieu! que je ne dois plus paroiftre, que comme ce Roy penitent, flens operto capite, la teste couverte, les yeux baisser, & trempez de larmes, tout aneanti devant vous, c'est enfin pour punir moy même mes crimes, que toutes les flammes de l'Enfer ne sçauroient assez punir; il est juste! O'Mon Dieu! que je pafse le reste de ma vie avec David dans la douleur, dans les larmes, dans

les regrets, & les gemissemens.

le lairemontis. Beneral capas l'in-

genais luy time, the your aller foilit

les deceated par vos crimes a apres qu'il vous avois lavé, i & qu'il vous avoir putific par fon propie funglish

De fecit in dolore vita mea, & anni mei in gemitibus. Pfal. 309.

guine 10-

2. Reg. 30.

# 经济经济经济经济

MEDITATION.

Qu'il faut se purifier de toute sorte d'affection au peché. veniel.

En'est pas assez à celuy qui D. Tho. 1.20 veut travailler folidement q. 88. pour acquerir la vertu, d'avoir évité le peché mortel; il faut qu'il purifie son cœur des moindres taches qui le souillent, & c'est une chose indigne d'une ame chrestienne, de dire que le peché veniel n'est pas un grand peché; puisque enfin c'est toûjours un peché qui offense Dieu. Outre que comme dit S.Augustin, nous n'avons point de balance affez juste pour pouvoir peser la grandeur des pechés, & il y en a beaucoup qu'on auroit crû estre tres legers, fil Ecriture ne nous avoit dit qu'ils sont plus grands qu'on ne pensé. Car qui l'eut jamais pensé, âjoute

Sunrquæda qua leviffima putare ur nife in fecipeuris demonftrarentur opintone graviora. D. Aug. in Enchir.6.79 Sunt quædam quælevissima putarentur, nissi in seripturis demostrarentur opinione graviora.

D. Aug. in Enchir. 6.

ce Pere, que celuy qui dira en colere, & fans sujet à son frere, vous
estes un sou, meritera d'estre condamné au seu de l'Enser, si la verité
même ne seut pas dit? Mais en sin y
a-t'il rien de si petit qu'on doive negliger, los qu'il s'agit du salut, &
pourroit-on jamais prendre de precautions assez grandes, lors qu'on
est en danger de perdre tout? Nous
ne commettons que trop de pechés
par surprise, faisons donc tous nos
essortes pour éviter ceux qui se sont
avec deliberation, & considerons
ces trois choses.

1. Que le peché méme veniel est une veritable offence; & qu'il blesse l'amitié que nous devons à Dieu.

2. Qu'il nous prive de tres grandes graces; & qu'il ne faut qu'un petit attachement pour nous empécher de monter jamais à la perfection.

3. Qu'il nous dispose à de plus grandes fautes, & qu'il ne faut qu'une petite cheute, pour tomber dans le precipice & le dernier malheur.

I. POINT.

Confiderez donc qu'il n'y a point

de peché qu'une ame doive estimer leger, puis qu'il offence Dicu, & qu'il blesse cét amour infiny, pour lequel il faudroit avoir mille & mille cœurs, afin de l'aimer autant qu'il merite. Tout ce qui est opposé à un plus grand bien est necessairement un plus grand mal: mais le peché veniel, qui est une injure faite à Dieu n'est-il pas opposé à sa sainteté, & à fon amour? & cependant tous les maux du monde, les maladies, les tourments, l'aneantissement méme, ne sont opposés qu'a quélque bien creé. Concevez donc quelle est la grandeur du peché veniel, puisque c'est un plus grand mal que l'aneantissement de toute la nature : & que comme dit S. Thomas, il faudroit plutost choisir de mourir, que de commettre un seul peché veniel. Mais ce qui est infiniment plus, il faudroit plûtost laisser aneantir le Ciel & la terre, & tous les Anges de l'Empirée, que commetre un seul peché veniel. Aussi ce n'est pas seulement du peché mortel que S. Anselme l'a dit, & que S. Thomas la repeté aprés luy, mais aussi de toute

Præponderat bonű divinű contra quòd agir culpa, bono baturæ creatæ cui opponitur pæna.

D. Th. quodlib. 1, a 9.

Debet prius homo fustinere morte qua peccet venialiter.

D. Th.in 4. dift.19.92.à

Mallem forte de peché: Qu'il aymeroit mieux purus à pec-estre innocent dans l'Enfer, que soulcato, & in- lé d'un seul peché dans le Ciel: parce nocens, ge-hennä; qua que ajoute S. Thomas: un inne-peccari sor- cent dans l'Enfer n'en sentiroit pas de pollutus, les peines, & un pecheur dans le Pa-cælorū reg-radis ne pourroit pas jouir de ce bon-na intrare. heur & en gouter les delices; & il est certain que si une ame dans le Ciel Similit.

Innocens se voyoit souillée d'un seul peché in inferno veniel, elle meme ne pouvant soufnon senti- frir cette tache se precipiteroit dans ret pœnam, les seux & les slammes du Purgatoi- in paradito re pour se purisser.

non gaude- II. POINT.

ret de glo- Considerez encore qu'il ne faut qu'un petit attachement pour nous anodib. 1.a priver de mille graces, & nous em-pécher d'atteindre jamais à la perfection. La premiere peine, & la plus inseparable que merite le peché, dit 1.2.9. 87. S. Thomas, c'est la privation de quelque grace: & la privation de cette grace & de ce secours qui retiendroit l'ame, & qui lieroit ses pasfions, est toûjours suivie de quelque nouveau peché. Mais le pourzoit-on jamais esperer, qu'une ame chargée de pechez veniels, qui ne

ria, mp and

D. Them. in

la font pas mourir, mais qui la couvrent, dit S. Augustin, de laideur, d'horreur, & de pourriture, peut quibusdam jamais recevoir les carelles de ce di- puffulis, & vin Espoux, qui n'aime que la pureté, & qui ne se nourrit que parmy les lys? Qu'est-ce qui empecha Moyfe d'entrer dans, la terre de promelle, figure de la perfection, qu'une parole inconsiderée qu'une faute legere, dit un Pere, & qu'on a de la peine à remarquer. Helas pour- S. Ephr. de roit-on jamais affez regreter le mal-vit. wag. heur d'une ame, qui aprés avoir rendu de grands combats, aprés s'e--nds, oi stre échapée des plus grands pieges, se laisse arrester ou abbatte par des petits amulements; & par des cho- 1 4 4 fes frivoles! Quoy qu'enfin peut-on appeller petit, ce qui la renverse, ou frivole, ce qui la perd ? Ilo 5154 Il

III. POINT.

Enfin si les pechés veniels ne nous étoiment pas par eux mêmes, la fin ou ils nous conduisent ne doit elle pas nous faire trembler? Puifque comnie prouve S. Thomas en S. Tho. 1. 2. plusieurs endroits, ils disposent à 9. 88. a 3. de grandes cheutes, & ils nous peu-

Veluri quali horredâ scabie. D. August. Serm 41. de

Qui fpernit modica. paulatim decider. Eccl. 19.

Augmentum cupidiraris diminutio charitatis. D. Tho. 2. 2 9. 24. 0. 5. in 1. d. 3. art. 5. D. Chryfost.

Hem. 82. in Mat.

D. Aug. Ioan, tract. 12 in fine.

PJ. 6.

vent faire tomber dans le plus profond aby sme, & le dernier des malheurs. Le Sage, dit ce Saint, ne nous avertit il pas; que celui qui méprife, & qui neglige les perites fautes tombera dans de plus grandes; parce qu'il n'y a point de peché veniel pour si leger qu'il paroisse, qui n'augmente l'ardeur de cette cupidité qui nous est si naturelle pour les choses de la tetre, & selon les principes de S. Augustin, dit ce S. Docteur; l'ardeur de cette cupidité diminue la ferveur de la divine charité, sans laquelle l'ame tombe dans cette tiedeur si dangereuse, & qui merite cette menace si terrible d'estre rejettée de Dieu. Si Judas, dit S. Jean Chrysostome, cût modere dans le commencement sa cupidité, il ne seroit pas venu à cet excez de vendre son Mailtre. Helas qu'importe, dit S. Augustin, pour faire n'aufrage, on qu'un grand flot excité par une grande tempeste couvre le navire, ou que l'eau entrant pen à peu & infensiblement le fasse submerger. Mais quel est nôtre aven-D. Chrys. in glement, disoit S. Chrysostome: Si

l'on voit dans sa maison une petite bluete de feu, tout le monde court pour l'esteindre, parce qu'on apprehende quelle ne cause un grand embrasement : & qu'est-ce qu'un peché, quelque petit qu'il puisse estre, qu'une étincelle de feu qui peut produire un grand incendie, si I'on ne l'esteint promptement. REFLEXION.

J'entens, O mon Dieu! cette étrange parole de l'Apôtre, qui me remplit de crainte, & qui me fait assés connoistre qu'il n'y a point de peehé volontaire qui ne nous doive faire trembler ! qu'il n'y a plus d'hostie, qu'il n'y a plus de reconciliation pour ceux qui pechent volontaire- post accerment; parceque s'il n'est pas abso- tam notitia lument impossible, il est tres diffi- veritatis ja cile de recevoir le pardon d'un peché qu'on commet avec delibera- peccatis hotion; puisque c'est alors qu'il n'y a stia. rien qui nous excuse : car s'il est pe- Ad Heb.cap. tit, pourquoy se laisse-on vaincre? 16. Si on le connoist, pourquoy ne l'evite-ton pas? Mais helas ! ames faintes qui gemissés dans ces seux effroyables du Purgatoire, c'est de vous

rie peccan

24 IV. Meditation

que j'apprens ce que c'est qu'un peché veniel. Et pourra-t'on jamais le dire, que ce ne soit un grand mal, puis qu'il ne peut estre reparé que par de si essroyables tourmens?

老子是子是子老子

IV. MEDITATION.

Qu'il faut mourir à toutes ses mauvaises habitudes.

Est en vain qu'on travaille, à guerir le mal, si l'ô ne va pas à la cause qui le produit; c'est en vain qu'on retranche les branches d'un arbre, si l'on ne tache d'arracher la racine. La source de tous nos maux sont nos passions, & nos mauvaises inclinations, & nous devons tous gemir avec S.Paul, parceque nous faisons le mal que nous ne voudrions pas faire, & nous ne faisons pas le bien que nous soudrions : de sorte que nous sommes tout ensemble soumis à la Loy de Dieu selon l'esprit, & soumis à la Loy de

Ad Ro. 7.

faut mourir à ses passions. 25 Loy du peché felon la chair. Parceque, dit S. Thomas, dans cêt état de langueur, & de foiblesse où nous sommes, la grace n'a pas toute sa perfection. Quoy qu'elle guerisse l'homme selon l'esprit, elle laisse nean- mo per gramoins le corps soummis à la corrup-tiam sanction. Et c'est pour cela que selon la tur quanti remarque de S.Bernard, l'Apôtre a dit que nous attendions encore un Sauveur, Salvatorem expectamus: C'est à dire explique ce Pere, que nous attendons, non pas un second redempteur mais une seconde redemption, parce que la premiere n'est pas achevée : qu'estant bien juste qu'il vint premierement pour les ames de qui la chute avoit esté la premiere & la plus dangereuse: il viendta une seconde fois pour reformer nos corps, les delivrer de la corruption, à laquelle ils sont assujetis, & achever ce qui manquoit pour une parfaite reparation. Il faut donc que tout nôtre estude soit de formabit conoistre, de decouvrir nos passions, & de mourir à nous-mémes, puifque nous mourons fans doute avant d'estre morts à toutes nos mauvaises Declamas.

Licer hoad mentem remanet 1ame corruptio quatum ad carnem. D. Tho. 1.2. 9.109.4.9.

Quæ prior cecidit prior refurgat. Ad Phil. 3.

Qui renoftræ.

inclinations.

1. Donc il faut étudier avec soin nos passions, puis qu'elles nous tropent sans cesse, & se cachent pour l'ordinaire, sous quelques apparences de vertu.

2. Il faut travailler avec ardeur à les reprimer, puisqu'elles sont la fource de tous nos pechés,& de tous

nos defordres.

3. Il ne faut jamais se lasser de les combattre, puisque nous ne pour-rons jamais les faire entierement mourir.

## I. POINT.

Qui pourroir jamais connoistre quels sont les artifices de la nature, comment est-ce que nos passions se cachent sans cesse, qu'elles nous seduisent, & qu'elles se couvrent de quelque pretexte, ou de necessité, ou de vertu? Et nous devons toûjours croire que toutes les fautes que nous commettons lors que nous suivons nos passions, sont bien plus grandes que nous empeschent d'en connoistre la veritable gradeur. Toute sorte de passion obscurcit nôtre

faut mourir à ses passions. 27 esprit, dit S. Thom. & de là vient que lorsque quelqu'un s'est abandonné à une violente passion, nous avons tant de peine de detourner son imagination de l'objet qui la remplit & qui l'occupe. Mais le Philosophe n'a-t'il pas dit, ajoûte ce Pere, que nous jugeons des choses,& qu'elles nous paroissent differentes, selon les differentes passions qui nous agitent:comme la differece du goût vient de la differente disposition de la langue. Sicut dispositionem lingua sequitur judicium gustus : Il faut donc, & c'est une necessité absoluë, si nous ne voulons estre trompés; nous observer sans cesse, & étudier avec foin nos passions. nous devons méme nous imposer cette loy, de nous tenir renfermés dans les bornes de la feule necessité, & encore faut-il estre toûjours dans la defiace de foy même, & dans la crainte que fous le pretexte de la necessité, on ne satisfasse à ses inclinations. Prenons l'exemple de David, qui apres avoir desiré avec tant d'ardeur de l'eau de la cisterne de Bethlehe, la repandit lors qu'on luy en eut appor-

 $B_2$ 

Timuit latentes infidias horruit appetitum etiam specie necessitatis ne incurreret in deceptionem. Di. Chris. Hom. 1-Psal, 50.

té, parce que dit un Pere. Il apprehenda que la nature ne se cachât, & quoy qu'il sut pressé d'une extreme soif, il craignit que sous le pretexté de la necessité, il ne donnât trop à la nature & à son inclination, II. POINT.

II. POINT.

Mais nôtre crainte ne doit-telle

pas estre plus grande, si nous considerons que ce sont nos passions qui sont une source inequisable de defordres? C'est ce qui nous doit faire gemir fans cesse, nous donner fujet de nous humilier; voyant que nous avons au dedans de nous mémes un fond de malice, qui nous rend capables de tous les maux imaginables, que cette nature corrompuë est l'objet de la haine de Dieu : parce que selon S. Thomas, toute la grace estant renfermée dans le fond de l'ame, la reparatió ne s'estend pas fur nos corps, & fur cet appetit inferieur, qui est le siege de nos passions. Et cequi est étrange, c'est que tout ce qu'il y peut avoir de plus parfait & de plus moderé, c'est à dire la prudéce & la sagesse de la chair, dit S. Paul est énnemie de Dieu: & elle ne peut

Sapientia carnis est inimica Deo. Ad Rom. 8. c. faut mourir à ses passions. 29 jamais estre entieremet soumise à ses loix. Enfin nous devons nous costiderer toujours sur le bord du precipice: puisque la moitié de nous-mémes travaille sans cesse à nous perdre, & à nous precipiter. Disons donc? O Mon Ame! comme ce Philosophe disoit à ses richesses en les jettant dans la mer; il est juste, ô mes passions que je vous perde, puisque si je ne vous perdois pas, vous me perdriés ensin.

### III. POINT

Confiderez déplus que nous ne devons jamais nous donner, un seul moment de relâche; & qu'il faut sans cesse combattre nos passions : puisque nous ne sçaurions estre assez heureux que de les avoir tout-à-fait arrachées. Quelque profit que vous ayez fait dans la vertu dit S. Bern. vous vous trompez si vous croyez que vos passions soient mortes. Elles ne sont qu'endormies, & dans un moment elles se peuvent éveiller, & vous combatre avec plus de violence. Mais enfin si cet ennemy ne peut estre tout à fait vaincu, dit ce Pere, il peut estre dopté; & c'est jusqu'à ce

Quantiliber in hoc corpore ma nens profeceris, erras fi vitia putas emortua, & non magis suppressa. in Cant. Subjugari

B 3

non exterminari.

D. Bern fer. 2. in eap. je-1160

potest sed point qu'il en faut venir, que nos pasfios foint comme mortes, & sans movement: & passant encore plus avat, il faut tâcher de les rendre utiles, de les tourner, & de les sanctifier; afin que ce qui avoit servi pour le vice serve à son tour pour la vertu. C'est ainfi, dit S. Bern. que Dieu nous commande de nous convertir à luy de tout nôtre cœur:afin que ces quatre passions, qui le gouvernent, & qui le remplissent, l'amour & la crainte, la joye, & la tristesse, se tournent vers Dieu; que nous n'aymions, & ne craignions que luy seul, que toute nôtre joye soit de le posseder, & nôtre regret de le perdre. REFLEXION.

Quand est-ce, O Mon Dieu!que je seray dans cét estat heureux, ou je fois comme mort à toutes mes palfions, qu'elles soient sans mouvement, ou qu'elles n'ayent plus d'ardeur que pour vous aymer, pour voº fervir, & pour vous plaire? Je le dis donc aujourd'huy, & je le diray fans ceffe avec S.Paul? O Mon Dieu! je veux mourir tous les jours à moy

morior. 1.Cor.15.30. meme, me defier de tous mes desirs. Des occasions du peché. 31 d'autant plus qu'ils feront violens,& retracher de la necessité même tout ce qui me sera posible, pour être plus éloigné de donner quelque chose à la nature & à mes inclinations. Et ne me contentant pas d'étudier seulement mes passions ou de les reprimer, je veux même les sanctisserastin qu'ayant si long-temps servy pour le vice, elles commencement de servir à leur tour pour la vertu.

老子老子老子老子 V. MEDITATION.

Qu'il faut fuyr les occasions du peché.

Uelque violence qu'ayent nos passions, & nos inclinations les plus dagereuses, il faudroit pourtant que sans les occasions elles s'arrestassent: & ce ne seroit qu'un seu qui s'éteindroit bietost, ne trouvant rien qui le peut entretenir. Sans les occasios nous serions presque tous innoces, puisqu'à

chant par étude : & nous pourrions dire en quelque maniere que nous ne fommes pecheurs que par occafion. Il faut donc faire tous nos efforrs pour éviter, & pour fuyr toute forte d'occasiós dangereuses;nous devons même estre persuadés que tout nôtre falut depend de cette fuite, & que le plus grand malheur dans lequel une ame puisse tomber c'est lors que non seulement elle ne fuit pas les occasions, mais aussi qu'elle les cherche, & qu'au lieu de les éviter elle les fait naître. Le Sage n'a t'il pas dit que celuy qui ayme le danger y perira? C'est donc par la fuite des occasions qu'il faut commencer fa conversion : & on ne fait que se tromper, si l'on dit qu'on veut fe sauver, tandis qu'on demeure toûjours dans le danger de se perdre. Confiderés donc le danger qu'il y a dans les occasions, puis qu'elles rendent nôtre falut, & nôtre conver-

Qui amat periculum in illo peribit. Eceles. 13: 27.

> fion moralement impossible. 1. Parce qu'elles augmentent la

corruption de la nature.

2. Parce qu'elles nous rendent in-

Faut fuyr les occasions. dignes des graces de Dieu.

3. Parce qu'elles fortifient les ten-

tations du demon.

### I. POINT.

Confiderés donc que ce font les occasions qui fortifient cette corruption de la nature,& qui luy ajoûtent un poids, qui nous attire avec tant de violence, qu'il est impossible de nous retenir. Parce que comme dit S. Thomas aprés le Philosophe, ce sont les occasions, qui presen- sum movet tent à nos sens, donnent à nos passions sensum, siles objets, sur lesquels elles s'arrêtent; cut cibus comme nous voyons qu'un fruit agrea- excitat deble qu'on nous presente excite le desir sideriu hod'en goûter. Et c'est dans cet estat comedenque la raison seduite par les objets, dum, pervertie par les sens, éclypsée par les passions, ne peut plus se connoître elle-méme, n'estant plus capable de se regler, elle se laisse aller au mouvement de ses passions & de ses fens. C'est en vain , dit un Pere, que nous nous plaignons de la foiblesse de coqueri de notre nature, & que nous accusons la infirmitate violance de nos passions, ne dites ja- carnis vemais que vous le voudriés, & que stra; nolivous ne le pouves pas ; car qui est-ce quia volu-

Appetibile apprehé-

Nolite

possumus, iu das ftimulos carni cuæ. D. Cyril.1.9. in Levi.

mus, & non qui excite vos passions que vous-memes? En vous jettant dans les occafions, & abandonnat vôtre esprit,& vostre cœur, aux vanités, aux affaires, & à tous ces phantomes qui le partagent, qui le divisent, qui le blessent, & qui peut-estre le font fouvent mourir.

### II. POINT.

Mais aprés confiderés que se sont les occasions qui nous rendent indignes des graces de Dieu, & qui nous metteut dans un estat si deplorable, qu'il faut l'apeller un estat d'opposition à toute sorte de graces; il ne faut pas moins qu'un miracle pour nous empécher de tomber, comme enseigne S. Thom. aprés S. Denys. Parce que Dieu, felon toutes les loix de sa providence, est obligé de laisser agir les causes, selon les inclinations, & les dispositions où elles se trouvent. Dans les occasions toutes nos passions sont excitées, la raison méme se range de leur party; toutes choses nous precipitent, Dieu est obligé de nous laisser tomber : & vouloir que dans cet estat il nous

conserve, c'est vouloir qu'il empeche que la pierre tombe lors que son poids l'attire en bas, ou vouloir qu'un arbre se conserve entier avec ses fruits & ses fleurs, tandis qu'il est entouré de flammes. Il faut commencer à meriter ses graces par la fuite des occasions: & la principale raison qui fait croire que Salomon s'est perdu, est qu'il laissa les Idoles & les Avtels qu'il avoit bastis : car si sa penitence avoit esté veritable, il l'auroit commencée en renversant ce qui avoit esté cause de sa chute,& qui pouvoit le faire retomber. III. POINT.

Considerés enfin que ce sont les occasions qui fortifient les tentations du demon, & pleut à Dieu que nous euffions les yeux affez ouverts pour connoître toutes ses ruses:nous verrions qu'il se joue de nous, & que ce n'est que sous le pretexte de civilité, de necessité, & de vertu qu'il se cache pour nous trainer dans les occasions. Car c'est là que tout est pour luy, & comme Iob l'appelle; selon la remarque d'un Pere, il est à même-temps Formicaleo, une Fourmy

& un Lyon. Hors des occasions c'est une Fourmy méprisable, qui peut se rendre plus importune qu'elle n'est dangereuse:mais dans l'occasion c'est un Lyon qui rugit, qui nous attaque, qui nous déchire, sans que nous puissions nous en dessendre. Ce n'est que dans les occasions que le demon excite nos passions,& que dans le secret dit un Pere, il enflamme nos cœurs, & les remplit de tres-mauvais desirs; tandis que les objets occupent & flattent tous nos fens. C'est ainfi que le demo nous seduit maintenant par le méme artifice dont il se servir autrefois pour tromper nos premiers parens. Car si Eve ne se fut amusée à regarder un fruit qui luy

Cotda hominum occultis cupiditatibus re plet. Ex 1/1dor. D. Tho. 1, 2, 4.80.

blandiméro decipiuntur premiers pa amune homines quo prinavoit esté de mi parentes deceptisút.

Ex Isidor.

D.Tb.q.3.de fort inutile.

Malo.a.5.

REFLEXION.

avoit esté défendu, le demon n'au-

roit jamais ofé luy persuader d'en

manger, ou sa persuasion auroit esté

C'est de vostre Sainte Mere, O Mon Dieu! que je dois apprendre à fuyr les occasions, & me dégager de tout ce qui est capable d'occuper mon esprit & mon cœur, ou m'eloigner de vous. L'Evangile nous

faut fuyr les occasions. dit que la Vierge sainte alla voir sainte Elizabeth, & qu'apres avoir demeuré avec elle, environ trois mois elle revint à sa maison. C'est à dire, explique un Pere, que pour eviter de voir la multitude de ceux qui devoient venir visiterSte.Elizabeth à la naissance de S. Jean Baptiste, la Vierge Sainte se retira dans sa maison, fans que le desirde la sanctification du petit Jean Baptiste la peut arrester. Vous vouliez, O Mon Dieu! que vôtre Sainte Mere nous donnat cét exemple, & qu'elle nous apprit, qu'une ame fidelle doit fuyr toutes les occasions du peché, & qu'elle n'est jamais bien dans ces lieux, & dans toutes ces compagnies qui peuvent luy faire perdre l'innocence, & ce qui est meme un mal assés grand, luy faire perdre le souvenir de vous.

mansit au-

Quali mensibus tribus, & teversa est in domumsuam. Luc. 1.

Reversa
est in domu
suam propter multitudinem quæ
ad partum
congregari
debebar.
Theodoret.
Caten. in D:
Thom,

38 <del>4884 4884 4884 34</del>

### MEDITATION.

Qu'il faut faire mourir en nous la concupiscence de la chair, & le desir de toute sorte de plaisirs.

E tous les desirs qui agitent nostre cœur, il n'y en a point qui foit plus à craindre, que le desir du plaisir; & c'est une pasfion dont il est d'autant plus difficile de se deffendte, qu'elle s'infinue plus insensiblement, qu'elle se méle, & qu'elle entre dans les choses les plus necessaires de la vie. Il n'y a rien dit S. Thom. qui eclipse plutot toutes les lumieres de la prudence que le plaifir; & selon la remarque du plus sçavant des Philosophes nous ne pouvons jamais estre des ju-& 2.2.9.53. ges incorruptibles du plaisir, parce qu'y ayant esté nourris dépuis l'enfance, nous sommes des juges corrompus; de sorte que nous pouvons

dire que l'amour du plaisir est l'ainé

Delecta vio maxime corrumpir æftimationem prudétia. D. Tho. 1.2.9.23.0.2. 4.6.

A voluptate maxiparmy toutes nos passions puis qu'il a tenu l'empire avat méme la raison. Il faut donc s'establir solidement dans ce principe que nous devons ti judicamo mourir à toute sorre de plaisir des fens, pour si petit qu'il puisse estre; qu'il n'y a point de divertissement, de recreation, de satisfaction, de confolation parmy les creatures, qui nous puissent estre permises qu'autant que la seule raison les approuve, & que la necessité precise les demande. De forte que nous devons prendre ces trois regles de nostre

1. D'étre fans cesse sur nos gardes, puisque si nous n'y faisons une reflexion bien ferieuse, nous n'agissons presque jamais que pour le plai-

2. Qu'il faut faire tous nos efforts pour l'éviter, puis qu'il ne nous est jamais permis d'agir pour le seul plaifir,

3. Que nous devons avoir horreur de tout ce qui nous en approche, parce qu'il n'y a point de plaisir qui ne doive un jour être puny.

mè cavendum, non enim de ipla incorrupquia à pueritia innutriti fumus. Arift.2. Eth. c.ult.6. Eth.

Confiderés que c'est une des choses qui nous doit le plus faire craindre, que si nous nous examinons avec foin & fans nous cacher à nousmémes, nous verrons qu'il n'y a presque jamais que le seul plaisir qui nous fasse agir : & c'est pour cela que dans les actions les plus necessaires de la vie, lors qu'elles ne font pas accompagnées du plaisir, nous avons tant de peine de nous cotraindre, parceque nous n'agissons presque jamais que par les seuls mouvemens de la nature, qui ne cherche par tout que le plaisir. Voila ce qui nous oblige d'étre sas cesse sur nos gardes, & qui remplissoit autrefois de crainte S. Bernard, luy faifant faire à Dieu cette priere. Delivrés-moy mon Dieu de toutes ces necessités importunes, qui sont d'autant plus fâcheuses que le plaisir en est inseparable, & ausquelles la nature m'a affujeti. Helas! combien de fois lors que je veux donner à la necessité ce que la raison demande, la delicatesse s'y glisse, & je ne fais que servir au plaisir, & ainsi seduit &

De ne-Mitatibus meis eripe me Domi neidum necessitati debira reddere studeo, volupratis vitio defervio Sub velamine neceffitaris ca do in laqueum voluptatis. D. Bern. de interio. domo. cap. 50.

faut mourir au plaisir. trompé par les apparences, & le pretexte de la necessité, je tombe dans le piege de la volupté. II. POINT.

Mais quels efforts ne devons-nous pas faire, pour éviter tout ce qui tient du plaisir des sens, puisqu'il n'y en a point pour si petit qu'il foit, qui puisse jamais estre permis par luy-méme. Parce que l'homme étant doüé de la raison ne doit jamais agir que pour le bien honeste, & pour la feule vertu. Dieu, dit S. Thom qui est l'auteur de la nature, n'a mélé le plaisir dans les actions naturelles que pour les rendre plus faciles : Et parce que la nature se l'asse & se fatique dans l'exercice de ses actions, & de celles mémes qui semblent les plus naturelles, comme sont de voir & d'ouir, dont nous ne ressentons pas la peine, parce que nous y fommes accoûtumés comme remarque un Philosophe, c'est pour cela que Dieu y a mélé le plaisir pour delasser la nature & reparer ses forces. De sorte que le plaisir ne peut jamais estre pris que come les remedes,qu'o ne preud jamais pour eux-mémes:&

Intellectua divinus qui est natutæ institutor delectationes posuit propter ope rationes .D. Tb.1.2.9.37

Audire, & videre trifte, fed affueti fumus Aristo.

par consequent toutes les actions qui ne sont que pour le seul plaisir font toûjours mauvaises,& il ne peut estre jamais permis d'agir pour le seul plaisir. Mais dans l'état ou nous fommez, quel plaifir nous peut étre jamais permis? Souvenons-nous, Mô Ame, que nous ne fommes que dans un exil, & que ce n'est que dans les pleurs & les larmes que nous devons passer toute la vie, & non pas dans les divertissemens, & dans toutés ces vaines joyes, qu'il faut appeller les meurtrieres de la devotion. Et puis que comme dit David, en perdant l'innocence nous avons chagé ce monde en une valée de larmes; n'est il pas bien juste que toute notre vie soit conforme à cét estat auquel nous nous fommes nous mémes reduits,& que nous ne fongions plus qu'à effacer tous nos plaifirs passés par nos larmes?

III. POINT.

Enfin tout ce qui porte l'ombre du plaisir ne doit-il pas nous donner de l'horreur? puis qu'il n'y a point de plaisir, pour si petit qu'il soit, qui ne doive estre puni seve-

Tá valle lacrymarú in loco qué poluit. Pfal. 30, 5. faut mourir au plaisir.

rement, & qui ne nous coûte des tourmens inexplicables pour le pou-

voir effacer. C'est une loy établie, & Quantum que Dieu même a prononcée; Qu'in delitis fuit tantum autant qu'on s'est donné du plaisir, date illi tor autant faudra-il souffrir de tour-mentum, & mens, & que la mesure de l'un sera luctum. aussi la mesure de l'autre. Souvenes- Apoc. 18. 7. 1 vous Mon Ame de cette parole du

Sage, que quand l'homme vivroit multis vipendant des siecles entiers, & que xerit homo pendant ce long espace de temps, il se-omnib<sup>o</sup> læroit toujours dans le plaisir & la jo- tatus suerit, ye; il doit se souvenir de ce temps obs- meminisse eur qui doit venir un jour, de ces te- debet tene-

nebres, & de ces tourmens inex-brosi templicables : puisque pour lors il connoi- tatis arguétra la vanité de tous les plaisirs pas- tur præie-ses. Mais n'est-ce pas de vous Ames rita. Eccles. faintes, qui gemissés dans ces stames xi. 2. effroyables du Purgatoire, que je

puis bien apprendre qu'est-ce que coute le plaisir le plus petit ?

# REFLEXION.

Enfin c'est asses? O Mon Ame! d'avoir donné à la nature, aux vanités, aux plaisirs, & aux delices une vie si longue, & dont je ne puis maintenant me souvenir qu'avec cofusion, & plaise à Dieu que je puisse les effacer par les rigueurs de cette vie penitente que jay entreprise. Il est donc juste? Omon Dieu! que maintenat dans cét heureux état auquel vous m'avez appellée par vôtre grace, je ferme mon cœur à la joye, à la fatisfaction, & à tout ce qui est du plaisir. & je veux a l'avenir mefaire cette loy pour tout le reste de ma vie, de suit & d'avoir de l'horreur de tout ce qui peut satisfaire la nature : & dans lés actions même les plus necessaires de la vie, me retrancher dans les seules bornes & les plus étroites de la neceffité. & à l'imitatio de Iob qui foil piroit avant de prendre le repos, le repas, & tous ces soulagemens de la nature; je veux effacer le plaisir du plaisir même & me le rendre importun par le regret que j'ay de m'y voir ainsi assujeti.

Antequa comedam suspiro. Iob.

44

45 \$6\$<del>\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$</del>

# VII. MEDITATION.

Qu'ilfaut faire mourir en nous la concupifcence des yeux, & nous purifierde la curiosité.

Ne des plus grandes fources de nos maux c'est la curiofité; qui nous porte toûjours au déhors de nous-mémes, comme les Atheniens, dont l'Ecriture dit; Qu'ils passoient tous les jours de la vie dans cette triste occupation de dire ou d'écouter quelque chose de nouveau. Qu'avons-nous à fçavoir ou à apprendre dans le monde, que ce qui touche nôtre falut? Et que nous serviroit de connoitre tout ce qui se passe sur la terre, s'il ne doit nous rendre plus heureux? Qu'il nous suffise donc de connoitre Dieu, de nous connoitre nousmêmes, & n'en sçavons nous pas afsés, pour estre persuades qu'il n'y a rien dans le monde qui merite qu'-

Ad nihil aliud vacabant nifi dicere autaudire aliquid noviD. Tho.
2.2.4 167.
De Curiof.
& 1.2.4.77.
a. 5.
Aftor.17.21

on y pense, ou qu'on doive seulement regarder. Contentons nous donc de sçavoir & de connoitre ces trois verités.

1. Contentons-nous de connoitre Dieu, & de sçavoir qu'il merite d'étre aimé uniquement.

2. Contentons-nous de nous connoitre nous-mémes, pour sçavoir que nous devos fans cesse nous hair.

3. Contentons-nous de connoitre déja assés le monde, pour sçavoir qu'il est digne d'étre méprisé.

POINT.

C'est l'unique occupation digne d'une ame Chrétienne, de connoitre Dieu, qui est la verité eternelle, & qui seule peut remplir nôtre esprit. Mais encore faut-il en bannir la curiofité pour ne vouloir jamais Scientia apprendre que cette science d'amour, & de charité, dont parle l'Apôtre.

charitatis. Eph. 3.

in decore tuo sapientiam. Ezech. 28.

Helas qu'a servi à l'Ange d'avoir eu tant de lumieres si brillantes, & tant de connoissances si sublimes, si ce Perdidifii n'est pour se perdre? C'est vôtre beauté qui vous a ravi vôtre sagesse, luy disoit un Prophete. Mais qu'elle est, dit S. Bernard, la beauté de l'Ange, faut mourir à la curiosité. 47

& quelle est la beauté d'une ame, si ce n'est sa même sagesse? de sorte que c'est la propre sagesse, qui luy a fait perdre sa sagesse : c'est a dire que c'est sa curiosité qui l'a fait déchoir de la verité, Helas! qu'avons-nous besoin de connoissances si sublimes, Bern. ser. 74 qui pourroient bien nous approcher in cant. de la condition des Anges, mais qui nous jetteroient aussi dans un méme danger? Qu'il nous suffise de connoitre Dieu, & de sçavoir qu'il merite d'estre uniquement aimé. Mais la foy ne nous en dit-elle pas affés?c'est pour cela que Dieu, dit S. Thom. nous a donné la foy comme un avant gout de cette conoissance qui nous doit rendre heureux, & nous donner une participation de la science de Dieu, afin de nous apprendre tout ce qu'il y peut avoir de plus intime & de plus caché dans la divinité, au defsus de tout ce que la nature & la raifon nous pouvoient avoir appris. Et s'il en faut d'avantage, aimons Dieu Mon Ame, puis que c'est l'amour a.z. qui merite la communication des fecrets. C'est dit S. Thomas vouloir tres-mal imiter Dieu, que l'Ecriture

In fua fa-Sapientia perdidit fapientia, per curiofitaté decidir à ve

prælibatio quædam illius cognitionis quæ nos in futuro beatos fa cit, D. Tho. Opus.3.6.2.

Quædam impressio scientiæ di-Tho. I.P.q. I.

appelle le Dieu des sciences, que de vouloir sçavoir quelqu'autre chose que luy, ou qui ne nous soit pas un fecours pour acquerir fon amour.

vina utun-Policarp. Ibid.

Divinis Car appliquant nôtre esprit à des non sancte choses frivoles; c'est comme dit S. Denys des anciens Philosophes, tur, Epif. ad tourner contre Dieu meme, ce que nous avons reçû de plus divin. Enfin que peut-il nous rester à sçavoir, & pour l'aimer, & pour le connoître, aprés que nous sçavons qu'un Dieu est mort pour nous? Helas mon Dieu! qu'il ne m'arrive jamais de penser à autre chose, & que je dise avec S. Paul, je ne veux plus, O mon Dieu d'aure connoissance que celle de 7. C. & de 7. C. crucifié. Ce n'est que dans ce livre que je veux étudier: & pourriés-vous m'en apprendre davantage, pour me persuader combien yous merités d'être aimé.

Non enim judicavi me scire aliquid nifi I. C. & hunc crucifixum. 1. Ad Cho. 2. 2.

#### II. POINT.

Mais s'il y a quelque chose hors d'un Dieu à connoitre, n'avons nous pas asses au dedans de nous-mémes dequoy étudier? pensons à nous & nous verrons que nous devons sans cesse nous hair: & ce qui nous remplira

faut faire mourir, &c. 49 plira de confusion, & qui devroit nous aneantir au dedans de nous - mémes; nous verrons que de tout ce qu'il y a dans l'Vnivers, de tout ce qui est jamais sorti des mains de Dieu, il n'y a que nous seuls, comme dit S. Thom. que Dieu haisse, ou puisse hair en qualité de pecheurs. Dieu aime les crea- p.q.20,a.2. tures les plus insensibles, & les plus inanimées: Dieu aime les serpens & les pierres comme des ouvrages de ses mains, de tout l'amour dont ils peuvent estre capables: & l'Enfer meme n'a rien que Dieu puisse hair que ce qu'il a receu de nous, c'està dire le peché, dont il est le sejour & le centre : Et il le faut ainsi dit S. Tho. parce que c'est une inclinatió commune à toutes les causes d'aimer leurs effets. Les parens aiment leurs enfans, les Poëtes aiment leurs vers, les artisans aiment leurs ouvrages. De forte qu'il n'y egenia suos a rien parmi tous les étres du mon-effectus ade, qui puisse étre l'objet de la hai- mant, pane de Dieu que nous seuls en qua-rentes si-lité de pecheurs. Helas Mon Amellios, Poën'est ce pas assez, & pour appli- ta, artifices

D. Th. I.

quer nos esprits & pour confondre

opera.
D. Tho. I.
cont. gent.
c. 39.

D. Clem.

Alex. 2.

Arom.

nôtre curiosité de nous connoître nous même. Nosse teipsum disoient les anciens Philosophes, connoissez vous vous même. Et ils ont pris, cette maxime, dit un Pere de Moyse, qui dit, Prenez garde à vous attende tibi, Côptés, Mon Ame si vous pouvez vos foiblesses, mesures laprosondeur de vôtre neant: pesés la grandeur de vos crimes, & songez que vous avez assez au dedans de vousmême pour vous appliquer, sans sortir jamais hors de vous.

III. POINT.

Enfin peut on nier que nous ne connoissions assez le monde, pour sçavoir qu'il n'a rien qui merite seulement que nous le regardions. Ne sçavons nous pas que tout ce quila n'est que vanité, & que comme parle l'Apôtre, tout ce qu'il a de plus grand, n'est qu'une simple sigure, mais une sigure qui ne fait que passer, Ce n'est qu'une simple apparence; tous ses biens sont sans sondement, & tout le plaisir que donnent ses grandeurs consiste seulement, dium Pere, à les regarder, & à les voir

Præterit figura hujus mundi.

Ad Cor.

7. 3.00 100

qu'il faut faire mourir, & c. 51

passer devant les yeux. Apprenons donc une bonne fois que le monde bona, folo est un infidelle dans ses promesses, aspectu & un trompeur dans ses grandeurs, un apparentia cruel dans fes maximes, & enfin funt, nullo un inconstant dans sa selicité. Mais sundaméro pour le connoître faut-t'il en apren-subsitunt. dre davantage: & pouvons nous croire qu'il y ayt quelque chose de solide, puisque nous y demandons toûjours quelque chose de nouveau. Quelle honte pour des ames chrétiennes, de demander toujours des nouvelles pour sçavoir s'entretenir, puis qu'autre-fois parmy les Payens mêmes une Republique avoit fait une loy pour punir ceux qui ayant été absens de leur ville, & y étant revenus en demandoient des nouvelles, & s'informoient de ce qui s'y étoit passé lors qu'ils étoient absens.

### REFLEXION.

A quoy fongeons - nous, Mon Ame, d'appliquer si mal ce que nous avons receu de Dieu de plus grand, c'est à dire notre esprit, en curio . ne pensant jamais qu'à des choses frivoles? A quoy fongeons nous

Quia ejus

Laudenda Locrésium lex, quæ fi quis peregre reverfus rogaffet num quid novia mulcta afficiebat. Plut. lib. de

Væ qui cogitatis inurilia. Mich. 2.

protinus excidebat.

Zistit.

Caffian lib.s.

de perdre ainsi ce qu'il y a de plus precieux, qui est le temps, en ne parlant que de bagatelles? Dieu n'at'il pas dit. Malheur à vous qui ne songés qu'à des choses inutiles. Mais n'est ce pas un oracle du Ciel, qu'il faudra rendre compte de toutes les paroles inutiles que nous dirons? Pleût à Dieu, Mon Ame, que nous fusions comme ce Saint viellard, dont parle Cassien, qui auroit joint les nuits aux jours, pour parler plus long-temps, & s'entretenir de Dieu; mais qui ne pouvant souffrir une In somnu scule parole inutile, tomboit dans le sommeil aussi-tôt qu'il en entendoit parler. Helas! la vie est elle si longue, qu'il faille si mal employer le temps. Effaçons donc de nôtre efprit le souvenir de toutes les choses du monde: & ce n'est que vous seul, O Mon Dieu! & moy même que je veux travailler à connoître; vous, pour vous aymer, & moy pour me hair. Et s'il faut donner quelque chose à la curiosité de mon esprit, je veux m'élever au dessus de moy même, penetrer dans le

Ciel, connoître tout ce qui se

Noverim te noverin me, ut amé re & odiam me:

qu'il faut faire mour. &c. 53 passe dans ce lieu de bon-heur, où l'Eternité même fait que tout y est toujours nouveau.

# **排松林林林林林林林**

### VIII. MEDITATION.

Qu'il faut faire mourir en nous la superbe de la vie , & se purifier du desir de paroitre, & d'être estimé.

E desir le plus violent de tous, D. Th.22.9. L & que nous avons receu com- 161. de se me un funeste heritage d'Adam c'est perb. dit Saint Thomas, de vouloir paroître, de vouloir être estimés, & de chercher de l'honneur. La vanité, & la superbe, dit David, est un pied, Qui s'avance toûjours; qui monte, qui s'éleve, pour être au pes superdessus de tous : ou qui veut toûjours fortir au dehors, pour se méler de tout, pour paroître fort necessaire, & commander par tout. Et ce qui rend cette passion plus dangereuse, c'est qu'elle prend des forces de tout ce qui abat les autres, & que com-

Non Pf.35. 142.

Aliquando homo
ex fummis
cœ'estibusque virtutibus intumescir.

Apud D. Th. 22, q. 362.a.5.

Etiam de ipfa humilitate aliqui fuperpiunt.

Cum omnia vicia
fugiant à
Deo, fola
fuperbia fe
Deo opponit,
ApudD.Th.
22. ib. a. 6.

me dit S. Gregoire, l'homme quelque fois s'enfle dans la veue de ses propres vertus, quelques celestes qu'elles puissent être : & ce qui est étrange, adjoûte S. Tho. cette passion tournant l'humilité contre elle méme, la fait servir d'un sujet de vanité, & d'orgueil : de sorte que les vertus mémes qui font mourir les vices, femblent luy donner la matiere, ou pour la faire naitre, ou pour l'entretenir. Mais n'est ce pas en quelque maniere le plus grand de tous le vices : puisque comme dit Boece, tandis que tous les autres semblent vouloir fuir & s'éloigner de Dieu, la seule superbe s'oppose direttéent à luy. C'est pour cela qu'il est dit que Dieu resiste aux superbes, parce qu'il est comme obligé de se dessendre du superbe qui a l'audace de s'en prendre à luy. Mais cependant confiderés quil n'y a rien de plus indigne, que de vouloir ainsi paroître, & de vouloir s'élever : & qu'il n'y a rien qui doive être plus éloigné de nôtre penfée, en quelque état que nous nous considerions, de pecheurs, de fidelles, & dans l'état où

qu'il faut faire mourir, &c. 55 Dieu nous à mis pour travailler à la vertu.

I En qualité de Pecheurs, puis qu'il n'y a point de confusion que le

peché ne merite.

2. En qualité de Fidelles, puisque toute la Religion est fondée sur

l'aneantiffement.

2. En l'état où Dieu nous à appellés pour travailler à la vertu, puisque la sainteté est toujours cachée en Dieu.

### I. POINT.

Confiderez donc que c'est une chose insuportable, comme dit le Sage, & qui donne de l'indignation & à Dieu, & aux hommes de voir un pauvre & un miserable, qui n'a rien, & qui neanmoins est superbe: Mais y-a-til rien qui nous rende plus pauvres & plus miserables que le peché, puisque le propre lieu du peché, dit S. Thomas, est le centre de la terre, au dessous de tous les êtres, & dans le plus grand éloignement de Dieu, qu'on puisse jamais imaginer. Si nous nous connoissons affez & autant que nous devons nous connoître, nous verrons qu'il n'y a

pauperem fuperbum. Eccl. 25.4.

D.Th. in 4.

point de confusion ny de mépris au monde que le peché ne merite. En qualité de pecheurs, nous ne devrios jamais lever seulemet les yeux. C'est étre trop hardy de vouloir paroître, & c'est une espece de temerité d'oser seulement parler. Dieu commanda. autre-fois que celuy qui seroit souil-Habebit le de la lepre marcheroit la tête nue, qu'il tiendroit la bouche couverte de son habit, & qu'il demeureroit à l'écart tout seul, éloigné de la compagnie des autres. Tout cela n'etoit folus habi- qu'une figure, pour nous faire combit extra prendre dans quelle confusion doit vivre le pecheur, que son peché à mis dans un état plus horrible que toute

la lepre du monde. Il doit aller la

humilié, aneanty, soûmis à tous, s'estimant la plus indigne creature qui foit sous le Ciel : il doit tenir la bouche couverte, os veste contectum, parce qu'il ne doit pas seulement oser parler; & il doit autant qu'il le peut, se tenir toûjours à l'écart; solus habitabit, non pas par un éloiguement singulier, mais par un bas

mundus castra. Lev. 13.45.

caput nu-

dam, os ve-

fle conte-

ftum & im-

Habebit téte nuë: c'est à dire ( explique un caput nu-Pere) qu'il doit se tenir toujours dum.

qu'il faut faire mourir, &c. 57 fentiment de luy même, s'estimant capable de porter par tout la contagion, & d'infecter tous ceux qui l'approchent. Helas! d'où nous vient cette hardiesse, & cette temerité de vouloir être estimés des hommes, de vouloir commander; tandis que nous avons bien sujet de craindre que nos pechez, & ce desir même de paroître, ne nous rendent abominables devant Dieu?

### II. POINT.

Mais toute la Religion n'est elle pas fondée sur l'ancantissement: Humilitas toute la Religion Chrétiene (dit S. penè tota Augustin) sémble consister dans la disciplina séule humilité. Un Dieu luy même cht Apud n'est-il pas descendu jusques dans le D. Th. 2. 2. centre du monde, pour être le fon-q.191.c. a.2. dement de sa religion, & pour s'opposer à la superbe du premier Ange, qui avoit voulu s'élever sur le trône d'un Dieu. Voyés, dit S. Gregoire, D. Greg. 1. qu'elle est cette opposition qui se 34. mo. c. 22 trouve entre Jes u s-Christ Teches des predessinés, & l'Ange appostat le ches des re rouvés: l'Ange In Cœlum disoit qu'il montereit au Ciel, & Dieu conscédam. dit, qu'il s'abaissera d'as les parties les Is. c. 14. 13. Vita mea

inferno appropinquavir. Pfal. 83.

Super aftra Cœli exaltabo folium meum. Ifai. ibid.

Ego sum vermis & abjecto plebis. Ps. 21.

Similis ero altissimo. Isa. ibid.

Formam fervi accipiens exinativit fe. metipsum. Pf. 62.

plus baffes du monde, & jusqu'au centre de la terre: l'Ange disoit qu'il éleveroit son trône sur les astres du Ciel; & Dieu dit, qu'il c'est mendu un vermisseau, & le mépris des hommes, L'Ange disoit, qu'il se rendroit semblable au tres-haut: & Dieu dit, qu'il prend la forme d'un serviteur, & qu'il s'aneantit luy même. Quel des deux, Mon Ame, est-il juste de suivre, ou Dieu, ou le demon? Ne doutons plus que voulant ainsi paroitre, & que voulant nous élever, ce ne foit le demon qui nous pousse, & qui passe devant pour nous montrer le chemin, & pour se faire suivre. Mais helas!ames vaines, & superbes, qui cherchés & l'estime & l'honneur, ne tremblez vous pas de vous voir dans un état d'opposition à tout ce qu'il y a de Religion, aux mysteres, aux exemples, & aux promesses, qui ne sont que pour les humbles? Mais s'il vous reste quelque sentiment de vôtre propre salut, quelle doit être vôtre crainte, puisque Saint Thomas, aprés faint Gregoire, a dit expressement, & tous les deux l'ont tiré de l'Ecriture sainte, que pui que

qu'ilfaut faire mourir. & c. 39 c'est Jesus-Christ qui regne dans les cœurs des humbles, que c'est le demon qui est le Roy des superbes. Que celuy qui sent au dedans de luy simum même cette passion de superbe, & ce desir de paroitre, porte un tres-evident caractere de sa reprobation: comme celuy qui ayme & qui cherche l'abaissement & le mépris, porte Aoram. 🕒 une marque tres evidente de sa predestination.

III. POINT.

Mais quelle part peut esperer jamais une ame superbe, & à la sainteté, & aux caresses de Dieu, puisque la fainteté ne se trouve jamais que dans le fecret cachée aux yeux de tout le monde, Dieu même dit Abscondes David prend le soin de cacher ses cos in absélus, de les embrasser, & comme de les couvrir de son visage, pour Psal. 30. les careffer : afin qu'ils ne voyent pas, & qu'ils ne soient pas veus du monde, de qui la feule veuë & le feul regard seroit capable de les faire mourir : Nesperés jamais ames superbes, & qui ne desirez que de paroitre; de participer à ces tendresses, & à cesconsolations d'un

Evidentil proborum fignum est Superbia, at conrta hu-D. Greg. 34 Moralec. 11. D. Th. 22.9. 162, 4.5.

ciei tuæ.

Dieu qui ne se communique qu'aux petits,& aux humbles de cœur:& s'il vous arrive jamais de sentir quelque tendresse, craignés que ce ne soit une illufion, & une careffe du demon-Mais qu'attendons nous du monde, Mon Ame, nôtre vie ne doit-elle pas étre cachée en Jesus-Christ. Comme dit S. Paul, qu'est ce qu'un Dieu fait homme, que la Divinité cachée dans l'humanité? Apprenons donc,

abscondita eft cum Christo in Deo. Ad Col. 3.4. que tout ce qu'il y a de plus saint

> re, c'est ce qu'il y a de plus caché. REFLEXION.

> dans la grace, auffibien que tout ce qu'il y à de de plus rare dans la natu-

Que je meure, ô mon Dieu! à ce desir de paroître, & à cette sotte vanité, qui m'enfle, qui me fait estimer quelque chose, qui me fait desirer de commander, qui m'éleve au desfus des autres, & qui m'élevant me rend le disciple du demon. Helas, Mon Ame! pourquoy cherchons nous de paroître? Et tout le monde; quelque grand qu'il puisse être, est-t'il un assez digne theatre à une ame Chrestienne pour se faire voir? Et n'est-ce pas à

qu'il faut faire mourir &c. Of Dieu, & aux Anges, comme a dit l'Apôtre, que nous devons servir de spectacle? & que peut avoir le Monde qui merite que nous desirions d'en étre estimés? Mais dans quelle confusion de moy méme n'est-il pas juste que je vive, ò Mon Dieu! aprés vous avoir si fouvent offencé: & quelle esperance puis - je avoir de mon salut, si je m'oppose à tout ce qu'il y a de la Religion; & fi vous même, ô Mon Dieulvo' opposés à moy:car ce n'est que des superbes qu'il est dit que stit. vous leur resissés, & que pour le 1464.6. dire ainsi vous vous armés pour les confondre. Je l'entens, ô Mon Dieu, & vous l'avez dit, que c'est la superbe qui nous rend haissables, & à vous, & aux hommes. Mais je ne fçaurois l'oublier jamais, j'y pense encore, ô Mon Dieu, & pour me remplir de crainte, & pour m'enpecher de m'élèver jamais, où de defirer quelque honneur du monde, je veux me reppeter une secode fois cette terrible parole: que puisque c'est Jesus-Christ qui regne dans les cœurs des humbles, que c'est le

perbis refia

superbia. Dec. 10. 7. Evidentisfimum reproborum fignum superbia est at contra humilitas electorum demon qui est le Roy des superbes, c'est de là qu'il faut conclure trescertainement, que le caractère le plus evident de la reprobation est la superbe, comme le caractère le plus certain de la predestination, est l'humilité.

# 老子是母亲亲亲亲

# IX. MEDITATION.

Qu'il faut mourir à son propre jugement, & à sa propre volonté.

D. Th. 22. q. 104. de obed.

Quid odit aut punit Deus præter propriä voluntaté? cette liberté d'esprit, que nous voulons toûjours conserver toute entiere, qui nous perd: & comme dit S. Bernard, qu'est-ce que D'ieu peut hair: ou qu'il punit dans les Ensers, sinon la propre volonté? que la propre volonté? que la propre volonté cesse adjoute ce Pere, é il n'y aura plus d'Enser; puis qu'en esset, si nôtre propre volonté cesse, il ne se trouvera plus que la seule volonté

qu'il faut mourir, &c. 63

de Dieu qui regnera dans la nôtre, & qui est la regle de la nôtre, & qui est la regle de toute la fainteté. Il est vray dit S. Thomas: qu'il n'y a rien de plus aymable dans la nature que la liberté, & cette propre volonté qui nous rend maîtres non seulement de nous même : mais aussi de toutes choses, dont nous pouvons ou user ou jouir: c'est pour cela que naturellement nous fuyons si fort la servitude, parce qu'elle nous prive de nôtre liberté. Il est vray adjoûte encore ce Pere qu'il n'y a rien de plus grand dans l'homme que sa liberté, & ce domaine de ses actions, qui luy donne la qualité d'image de la Divinité, selon le sentiment de S. Jean Damascene. Ce n'est aussi que cette liberté que l'homme se rend luyméme funeste, & qui le precipite. Ce n'est que ce desir de ce rendre independant, qui le perd. Il faut donc tacher de faire mourir en nous mémes cette propre volonté, de renoncer à ses propres lumieres, de foûmetre ses sentimens, & s'acoûtumer en toutes choses à ceder toù-

Ceffet propria voluntas & infernus non crit:
D. Bern. ser.
3. de Reju.
D. T. 1. 2.
q.18, a.12.

D.Th.1.p.q. 39. a. 9. ex Dam.l.z. cap. 12. 1. Parce que c'est la propre volonté qui est toûjours opposée à la regle de toute la sainteté, c'est à dire à la volonté de Dieu.

2. Parce que c'est la propre volonté qui gâte, où qui rend inutilles les actions les plus saintes-

3. Parce que c'est la propre volonté qui est une source inepuisable de mille & mille defauts.

### I. POINT.

Considerez donc que c'est la propre volonté qui s'oppose à la regle de toute la sainteté, c'est à dire à la volonté meme d'un Dieu: puisque c'est en cela dit S. Bernard, que se rendant propre elle se soustrait, elle se retire de la volonté de Dieu, à qui elle devoit être soumise. De sorte que quelque bonne action qu'on puisse jamais faire, on doit bien craindre de ne plaire jamais à Dieu, & de n'accomplir jamais sa volonté, tandis qu'on accomplit la sienne propre. Mais comment est-ce que nous pourrions jamais luy plaire,

D. Bern wid.

Seiplam fubtrahit & fubducit ejus dominatui, cui tanquam authori fervitejure debuerat, dum efficitur fua.

puis qu'il est certain que de nous il ne peut jamais sortir que le peché, het se suo l'erreur, & le mensonge, connne un nisi peccea-Concile méme à defini. Mais ce tum & mén'est pas icy qu'il faut deffendre dacium. fa propre volonte, & son sentiment can. 22. par sa raison: car qui nous peut ré-pondre, que ce que nous appellons raison, ne soit une erreur & un égarement? C'est cette sagesse, cette Sapientia soience & cette raison dont vous tua & scievous glorifie [ si fort qui vous trom- tia tua des pent, disoit autrefois un Prophete. cepit te-Et nous devons nous persuader que Isay. 47. 224 ce sont nos passions, & cette opiniastreté même que nous avons à deffendre cette raison, qui nous empêche de connoitre que nous n'avons nulle raison de ne vouloir pas nous soumettre. Ne le sçavonsnous pas, comme dit l'Ecriture, qu'il n'y a point de fou qui ne s'estime recta in extremement sage. Enfin quoyque oculis ejus, la raison en dise, soyons tres-persuadés qu'il n'y peut jamais avoir de raison qui nous doive persuader que dans les choses indifferentes, & où Dieu n'est pas offencé, nous

Via stulti

ne devious toûjours foumettre nôtre esprit: & abandonner nôtre propre volonté.

II. POINT.

Mais que peut on esperer d'une volonté qui s'oppose à la volonté même de Dieu, à la regle de toute la fainteté, finon que toutes ses actions, quelques faintes qu'elles puissent être deviennent inutiles, si Quare je- cette propre volonté s'y méle, & que quelque belle apparence qu'elles puissent avoir au dehors, elles foint toutes corrompues au dedans? Autrefois les Juifs se plaignoint à Dieu, & luy disoient ces paroles: Pourquoy, Mon Dieu! avons nous jeuné, avons nous humilié & affligé nos ames, & vous n'avez pas daigné nous regarder? Mais Dieu leur repond, Tous vos jeunes sont indignes seuléent d'étre regardés, parce que vôtre propre volonté s'y trouve mêlée, & qu'elle en gâte toutela boté. Voyez Mon Ame, quel grand mal est la propre volonté: qui fait que les actions les plus saintes devant les D. Bern. fer. yeux de Dien sont inutiles, dit S. Bern. 61. incant. Et ce Divin Epoux, qui ne se nour-

junavimus & non refpexisti, humilavimus animas noftras & nefcifti. If. 58. 3. Ecce in die jejunii ve tri invenitur voluntas vestra idem. Grade malum voluntas qua fie ut bona tua bona non finr.

rit que parmy les lys adjoute ce Pere, Nihil omne sçauroit jamais souffrir des actios que la propre volonté a corrompues. Car enfin c'est une chose étrange; Nous ne fommes qu'une fource de corruption; & il n'y à rien qui

qui ne foit corrompu. III. POINT.

Ce n'est pas encore l'unique mal que produit la propre volonté: quel desordre y a-t'il dont elle ne soit une funeste source? Tout le monde ne le sçait-il pas, & n'en at'il pas cette triste experience qui nous fait tous gemir? Q'est-ce qui l'a perdu, que la corruption de cette volonté du premier homme, qui voulant se rendre independant, dit S. Augustin, se voulut rendre com- Psal. 70. v. me un Dieu Mais qu'est-ce qui perdit l'Ange parmy les delices du Paradis, finon cette propre volonté: lors qu'il voulut, dit le même S. Augustin, perversement imiter Dieu: afin que comme Dieuest independant de toutes les creatures, ainsi il ne dependit plus de Dieu. Voila, Mon Ame, quel mal produit

nido quod propria quinatum fit volontate gustabit is qui pascitur interlivienne de nous comme de nous,

> D. Tho. 22. 9. 105.

dominante Deus. D. Aug. in

voluit imitari Deum:

Quomodo en nous la propre volonté: & c'est Deus non pour cela que l'Ecriture sainte a dit quo rega- que ne vouloir pas se soumetre c'est tur, sic ipse un crime d'idolatrie. Parce que c'est velit sua vouloir se rendre indepandant compotestate u- me Dieu : c'est vouloir étre la regle de ses actions, & sa derniere fin.

REFLEXION.

Quafi sce lus idololatriz nolle acquiescere: Reg. 15.

Enfin c'est aujourd'uy, O Mon Dieu I que j'abandone ma volonté, que je foumets & mon esprit, & mes lumieres, & que je prens pour regle de ma vie, de ceder dés ce moment, toûjours, & en toutes choses, & à tous. Quelle honte pour moy, O Mon Dieu! lorsque je lis dans l'Evangile, que vous demandez à vôtre Pere qu'il n'acomplisse pas vôtre volonté : Mais comment se peut il faire, O Mon Dieu! que si cette volonté n'est pas bonne, elle soit votre? Et si elle est votre &

Si bona non erat, quomodo tua; fi bona erat quomodo derelicta? D. Bern fer. 2. de Refu.

bonne pourquoy ne doit elle pas être accomplie? Je le comprens, O Mon Dieu. Vous avez voulu nous apprendre qu'il n'y a point de raison; qu'il n'y a point de volonté qu'on ne doive soumettre. Il est vray que cette volonté étoit tres-fainte,

puisque c'estoit vôtre volonté: & cependant elle ne devoit pas être accomplie: parce que vous vouliez nous montrer l'exemple de nous rendre dependans. C'est de vous, O Mon Sauveur ! que je l'apprens, & jécoûte cette parole que S. Paul me dit, comme un oracle du Ciel, & comme une loy qu'il m'impose: Christus Que vous n'avez jamaischerché sur non la terre à vous satisfaire vous mé-placuit. me.N'est-il pas bien juste que pour Rom. 15.3. m'unir à vous, pour vous suivre, & pour dependre de vous, je ne veüille jamais dependre de moyméme, & que je renonce à mon propre jugément & à ma propre vo-Îonté, pour me sommetre à la volonté de mon Dieu.

### 老子老子老子老子老子 X. MEDITATION.

Combien la Tiedeur est dangereuse.

TL n'y a rien de plus dangereux Idans la poursuite de la vertu que la tiedeur, & cette langueur, ou ce

degout de l'ame qui fait tout par

Maledictus qui facit opus Dei negligenter Ier. 48. 10.

Ap. 15.

coustume, & fans esprit, & qui merite cette effroyable sentence d'un Prophete: que celuy-la est maudit facit qui fait negligemment l'ouvrage de Dieu, qui est nôtre propre salut. Mais peut-on jamais s'imaginer rien de plus étonnant, que cette terrible parole que Dieu méme dit dans l'Apocalip. Utinam frigidus effes, aut calidus; je fouhaiterois que vous fussiez où froid où chaud: mais parce que vous estes tiede, & que vous n'estes ny entierement froid ny entierement chaud, je commenceray de vous vomir de ma bouche. C'està dire que Dieu ne sçauroit souffirir les ames languissantes dans la pratique de la vertu, & que cet état de tiedeur au milieu de tous ces feux qu'il est venù repandre sur la terre, luy est insuportable. Tâchons donc de fortir de cet estat si dangereux, que nous pouvons dire, qu'il commence déja nôtre perte: & pour exciter en nos cœurs un peu d'ardeur. Cosiderons ce trois choses.

1. La grandeur de ce mal, qui fait qu'un grand pecheur fe convertiCombien la tiedeur, &c. 69 roit plûtost qu'un ame negligente.

2. Le danger de cet état de lacheté, qui est une disposition pour tomber dans une extreme insensibilité

3. L'injustice qu'on fait à Dieu, le servant avec tant de tiedeur, tandis qu'on à tant d'ardeur pour les choses du monde.

#### I. POINT.

Confiderez donc quelle est la grandeur de ce mal, & de cette langueur de l'ame, qui éloigne si fort du falut, qu'on voit presque toujours selon la remarque des Peres, qu'un grand pecheur se conuertit plûtot qu'une ame tiede & languissante : parce que pour les plus grands pecheurs le remede en est prompt : la confideration des mysteres de la 13. Religion qu'ils n'ont jamais affez connus, & l'exercice de la vertu qu'ils n'ont jamais pratiquée, les peut convertir. Mais qu'est ce qui peut toucher une ame tiede & languissante, sur qui les mysteres les plus faints de la Religion ne font point d'impression, qui est insensible à toutes les pratiques de la vertu, & à l'usage des Sacremens, Celuy là

D. T. ex coll. PP. 3. de Mal. a

Ille periculofifime infirmatur,
cui nec cibus nec
medicina,
quæ alios
juvat, prodesse potest.
D. Th. ibid.

Comparatur ei qui continue ab infirmitate gravatur puta ptyfico vel hydropico. D. Tho. ib-id. q. 3. de Mal.

disent les Peres n'est-il pas tres-dangereusement malade qui demure toujours dans le même état, en prenant si souvent les remedes qui guerissent les autres: De sorte qu'il semble que cette tiedeur est un mal sans remede: puisque les remedes mémes par un long ulage sont sans effet, & qu'une ame tiede, dit S. Thomas, qui veut toujours & qui ne commence jamais, est comme ces personnes ou ethiques ou hydropiques, à qui le mal devenu par sa longueur incurable, ne laisse de forces qu'autant qu'il en faut pour les faire long-temps souffrir: Et c'est en ce fens qu'il est dit, que Dieu rejette une ame tiede, parce qu'étant l'anguissante au milieu de ce qu'il ya de plus faint dans la Religion, Il semble qu'il ne reste plus de remede capable de la guerir.

II. POINT.

Considerez encore, & comprenez bien qu'el est le d'anger de cet état si deplorable, qu'il semble qu'il n'y a qu'un pas à faire pour tomber dans le dernier de tous les malheurs, & dans cette insensibilité, qui est comme la pierre qui ferme le tombeau où l'ame s'enseveliz par ses propres vices, & d'où il n'y a que Dieu seul, qui par un dernier effort de sa toute puissance, &par un veritable miracle la puisse relever. Car à quoy fera sensible une ame; qui ne l'est plus, ny à l'amour, ny à la crainte : que tant de bien-faits de Dieu ne sont pas capables d'attirer, que la terrible voix de tant de menaces n'est pas capable d'exciter; & comme dit S. Bernard, n'est-ce pas cét état le plus proche, ou le plus semblable à l'état de l'Enfer, ou tout est remply de desirs & de bonnes volontés, mais où l'on ne voit nul bon effet qui les suive? Et cette vie des ames tiedes, dit ce Pere, ne semble elle pas approober de cét état d'un eternel maiheur, où l'on voit cette étrange division : L'esprit est tolijours opposé à la volonté, & la voloté est tonjours opposée al efprit: Gn'est-ce pas ainsi que ces ames mal-heureuses souffrent toute la peine qui accompagneleurs exercices, & que cependant elles n'en goutent jamais la consolation.

horum vita inferno penitus appropinquare videtur. dum intellectu affe-Qui & affeau intelleaui repugnante necellehabent mitteremanum ad opera fortium, qui cibo fortium minime fu-Rentantur: focii plane tribulationis, fed non confolarionis. D. Bernardus fer. in ascenso.

Superbia ejus & arrogantia ejus plus quam fortitudo ejus Isai. 48.

Cum adjutorio diaboli faciunt plus quam possunt.
D. Th. op.
61. cap. 23.
Ex Icrem.
48. 36.
O Simon dormis & 11 das non dormir sed festinat.

Confiderore puder quantus fer vor in fæculo.

Hieron Epist ad Demet.

Considerez enfin qu'elle injure ne fait pas une ame à Dieu, pour qui il faudroit avoir mille & mille cœurs, afin de l'aymer autant qu'il merite, & que cependant cette ame tiede sert avec tant de langueur, tandis qu'elle est toute ardeur, & toute de feu, & de flamme pour les choses du monde ? Est-il possible disoit autresois un Prophete, que lors qu'il s'agit de satisfaire & à la nature,& à ses plaisirs, jamais on ne se plaint de sa foiblesse, & qu'avec le secours du demon, adjoûte S. Tho. onfait des efforts au-dessus de ses forces. Il a fait plus qu'il ne pouvoit, dit unProphete, & c'est la cause de sa perte:Plus fecit quam potuttideo periit. Mais vous ô Pierre adjoûte encore S. Thomas, Vous dormez auprés de vôtre Maître, tandis que Judas ne dort pas, mais qu'il se presse de le vemr mettre entre les mains de fes ennemis: Ah, disoit autre-fois un Pere, je suis rempli de confusion, lors que je vois qu'elle est nôtre ardeur pour des choses frivoles. Iamais

on ne se lasse de travailler pour ac-

querir du bien, ou chercher les commodités de la vie : jamais on ne se lasse ou de penser, ou de parler des vanités: & un moment d'oraifon, le moindre exercice de vertu, ou de penitence; semble épuiser toutes nos forces. Helas ! tant d'ardeur pour courir à nôtre perte, où le demon nous attire! Helas tant de langueur pour aller à nôtre bonheur, & à Dieu, qui nous appelle. Ha! nous mêmes nous deviendrons nos juges, & ce fera cette ardeur pour des choses de neant, qui condamnera nôtre tiedeur pour les chofes du Ciel.

#### REFLEXION.

C'est à vous , O mon Dieu! que je viens me plaindre, & accuser l'insensibilité de mon cœur. O Feu Eternel, qui brûlés toûjours sans vous consumer jamais. Echauffés, O ignis brûlés & consumés ce cœur de ces Sante, qui hammes que vous étes venu porter des & num-& rependre sur la terre. Encore un quam excoup, O Mon Dieu! je tremble, tingueris. & je ne sçaurois revenir de mon étonnement & de cette crainte que cette terrible parole a jetté dans

frigidus elles aut calidus ? sed quia tepidus es incipiam te evomere. Apec. 3.15.

Frigida & calida fumi pollunt, tepida ad vomitum provocant. Intra septa misericorlix.

Vinam mon cœur: que vous souhaiteries que l'on fut ou froid ou chaud, mais que vous rejette, ces ames tiedes & languissantes ne pouvant pas les souffrir. Mais ne le voyons nous pas ainsi dans la nature ? & vous avez bien voulu, O Mon Dieu, vous fervir de cette comparaison. On peut fouffrir les choses chaudes, on peut souffrir les froides; mais les tiedes provoquent le vomissement. Ainsi O Bonté infinie vous recevez comme dans un vaste sein, & les pecheurs qui sont tous de glace par leurs crimes , & les justes qui sont tous ardens par leur charité. Mais lors qu'une ame a été une fois reçue dans ce sein d'amour, & de misericorde, & qu'elle se rend indigne de cette grace, c'est alors que vous la rejettés. Et son ingratitude aymant si peu un Dieu qui est tout amour pour elle, étant si tiede au milieu de ce grand feu, dont une feule étincelle embrase les Seraphins travaillant avec tant de langueurs pour éviter le danger, d'où elle a été retirée, ne merite elle pas que vous l'y laissiez retomber ? Ende la Tiedeur.

77

fin, OMon Dieu, faites une fois une conversion parfaite, & un changement entier de mon cœur, & que d'hors en avant je sois tout languissant pour les choses du monde, & que je sois tout ardeur pour vôtre amour, & pour les choses de mon salut.



9: 65. A. I.

# री के के के बी की वी की की की की

### SECONDE PARTIE.

Des Meditations de Saint Tho. mas sur la vie Illuminative.

A Prés avoir apris a purille cœurs dans les voyes d'une Prés avoir apris à purifier nos vie purgative par le retranchement de tout ce qui les pouvoit souiller, en arrachant ces épines cruelles qui les dechiroient, ou chassant toutes ces tenebres qui les obscurcissoient, & qui les remplissoient d'horreur; il est maintenant tems de faire succeder les beautés & les lumieres de la vie illuminative, & faire naître les fleurs de toutes les vertus. Il est vray que toutes les vertus font abfolument necessaires pour former une parfaite sainteté : & que méme, comme prouve S. Thomas aprés S. Ambroise, S. Augustin, S. Gregoire,& le reste des Peres, toutes les vertus sont si fort unies ensemble. D. Th 1. 2. & ont une fi grande connexion,

- sur la vie illuminative. 79 qu'elles sont inseparables, & que comme explique particulierement S. Gregoire, la justice par exemple n'a qu'une fausse apparence de vertu, si la prudence ne la rend pas reglée, la force inchranlable, & la temperance moderée. On ne peut justina est, pas neanmoins douter qu'il n'y ait des vertus dont l'exercice est beaucoup plus necessaire, & doit étre aussi plus frequent aux ames qui veulent travailler avec foin pour ac- 22, Moral. querir la perfection. Et ce sont ces vertus que nous avons ici choisies, & que nous allons expliquer dans les Meditations suivantes.

Mais avant de passer outre, il est necessaire d'expliquer une excelléte Doctrine de S. Thomas, qui nous apprend les degrés differens qu'on peut distinguer dans les vertus, & les differentes manieres de les pratiquer. Car il ne faut pas se persuader qu'il y ait des vertus differentes pour les ames qui commencent à marcher dans les voyes de la Sainteté, & pour celles qui sont déja fort avancées : il n'y a que la feule maniere differente de les pratiquer, qui

Nec vera quæ prudens, fortis, & temperans non cft D. Greg. l.

30 II. P. des Med. de S. Th. en distingue les états & les degrés: & c'est ce que nous allons expliquer par S. Thomas. Il a falu necessairement s'étendre un peu au long, parce que la Doctrine de ce grand Saint est ici extremement élevée; & que fans une juste étenduë il auroit été tres-malaisé de se rendre assez intelligible. J'espere neanmoins qu'on n'y trouvera rien d'inutile : qu'au contraire, par tout on y trouvera des principes tres-folides , & des regles tres-seures : & qu'on y verra expliqué le veritable fondement de la vie spirituelle, & toute la difference des états & des degrés de la Sainteté.

# 林林林恭林林恭 治 张林

S. PREMIER.

De la difference des vertus, & des perfections divines qui en font les exemplaires.

D. Tho. q.
61. a 5. ex
Macrob. in
fom, fcipi. c.

SAint Thomas donc qui semble Sn'avoir laissé rien échaper à son

### sur la Vie Illuminative. 81

esprit de tout ce qui peut être dit de la vertu, & qui a reccueilly avec soin tout ce que les Anciens en ont écrit de plus solide, remarque dans un excellant Article de sa Somme Theologique, que je ne feray prefque que traduire& expliquer un peu plus au long : que les Philosophes anciens distinguoient quatre genres de vertus differentes, ou plutôt comme il explique, quatre degrez differens & plus élevés les uns que les autres, des quatre vertus qu'on appelle Cardinales, c'est a dire principales, & de qui toutes les autres vertus morales dépendent. Ils appelloient les premieres les vertus civiles & communes, qui reglent les actions dans la maniere ordinaire de vivre des hommes, ils appelloient les sécondes, les vertus qui purifient l'ame : les troisiémes, les uertus d'un cœur déja purifié : les quatrieines, les vertus exemplaires, De tout ce nombre il n'y a que les dernières qu'on paisse attribuer à Dieu, & elles forment selon nôtre maniere de concevoir cette Sainteté toute divine, les autres sont les

Quatuor funtquaternarum genera vitt u-

Ex his primæ politicæ vocantur, fecundæ porgatoræ, rertiæ purgati jam animi, quat tæ exemplares. 82 II. partie des Med de S Tho. trois degrés d'une Sainteté creée.

Sicut Aug. dicit in l. de Moribus E.c. clef. cap. 6. Oportet quod anima aliquid Jequatur ad hoc ut ei poffit virtus innasci : & bos Deus eft quem fi sequimer bene vivimus. Patet igitur quod exemplar bumanæ virtutis in Deopræexiflat , ficut etiam in ea præexistunt rerum rationes, &c. Ita feilicet qued ipsa divina mens in Deo dicatur Prudentia: Tem\_ perantia verd converto divina intentionis ad

Et il le falloit ainsi dit S. Thomas. expliquant cette distinction des vertus, & commançant par les dernicres qui ne se trouvent qu'en Dieu: il falloit dit-il, qu'il y eût des vertus exemplaires, c'est à dire qu'on trouvat en Dieu l'exemplaire des vertus. Parce que selon la remarque de Saint Augustin, l'homme n'ayant pas la vertu par luy-même; il falloit qu'il en trouvai un exemplaire, dans lequel il vit ce qu'il devoit imiter & ce n'est qu'en Dieu seul qu'il peut trouver cét exemplaire accomply de toutes les vertus, comme c'est aussi en Dieu que se trouvent les exemplaires de toutes les choses qui ont été jamais produites. Ainsi, adjoûte ce Saint, cette connoissance infinie que Dien a de toutes choses qu'il conduit à leur fin, est l'exemplaire de la prudence : cet accord de toutes ses volontés avec le loix de sa sagesse est l'exemplaire de la temperance; comme c'est la temperance qui soumet en nous l'appetit inferieur, & qui regle tous ses desirs par la raison. Sonim: mutabilité, que rien ne peut ny changer ni alterer, est l'exemplaire de seipsum, sicut la Force : & cette justesse qu'il observe dans la production de toutes les perantia dichoses à qui il donne tout ce que leur nature demande est l'exemplaire de pisciblis conla justice. Ce sont ces attributs divins que les Anciens appelloient les vertus exemplaires: & c'est sur ces exemplaires que sont formées ces quatre vertus principales, qui sont tas justitia comme les fondemens de toutes les autres.

Il ne seroit pas mal-aisé de faire voir en Dieu de la même maniere les exemplaires de toutes les autres vertus, & S. Thomas en a fait un Opufcule entier rempli de beaucoup de pieté, où il montre la maniere d'imiter les perfections divines. Il n'y a presque personne qui ne les puisse connoître par luy-méme: & il suffit de l'avoir expliqué en ces quatre vertus : qui fembloient avoir plus de difficulté,

un amid dans un état comitmu le ordination of lettronyent tous les

hommes 181 dans lequel on desc production ces vertis que des Am-

in nobis tëcitur per boc quod concuformatur ra tioni: Fortitudo autem Dei est ejus immutabilivero Dei eft observatio legis eternæ in suis operibus. D. Thom. ibid.

Opus. 62. moribus divinis.

-tillog min

Loup mub

84 II. part. des Med. deS. Th. <del>수용을 수용을 수용을 수용을 수용을 수</del>

S. SECOND.

De trois degrés differens des vertus, ou de trois manieres differentes de les pratiquer.

R de toutes ces quatre vertus fondamentales, la Prudence, la Justice, la force, la Temperance, on peut distinguer trois degrés ou trois manieres differentes de les pratiquer, comme nous avons déja dit felon le sentiment de S. Thomas ; & ce grand Saint dans un autre endroit nous donne encore le jour pour l'expliquer en cette maniere.

On peut considerer une ame en trois états differents, dans lesquels, dit-il, on peut aussi distinguer trois degrez des vertus qu'elle pratique.

Sunt cnim politicæ , fe cundum quod homo per cas in civi-

Premierement on peut confiderer un ame dans un état commun & ordinaire, où se trouvent tous les hommes, & dans lequel on doit pratiquer ces vertus que les Ande la vie illuminative.

ciens appelloient, Politicas, civiles, libus opeparce qu'elles perfectionnent l'hom- rib 15 rectime, & reglent ses actions dans cette tudinem manière de vivre commune qu'il a avec le reste des hommes. C'est le premier degré qu'on peut confiderer dans la Sainteté, dans lequel tous les Chrétiens doivent pour le moins, étre, & d'où ils ne sçauroient descendre sans tomber dans le vice.

Mais aprés l'ame s'avançant toûjours, & faisant de nouveaux progrés par l'exercice de ces vertus communes & ordinaires, elle commence à les pratiquer d'une maniere extraordinaire, & plus parfaite: & alors ce sont ces vertus qu'on appelle, Purgatorias, c'est à dire, des vertus qui purifient l'ame, parce que c'est alors que ces vertus communes, la Prudence, la Force, & les autres, produisent des actes plus parfaits, & qui ne font pas communs. C'est alors que ces vertus commencent de detacher l'ame de tous ces objets vains & frivoles qui attiroient auparavant, & qui remplissoient tous ses sens : c'est alors

86 II. part. des Med. de S. Tho. qu'elles la purifient des moindres taches & des moindres affections : qu'elles lui donnent beaucoup de dégout de tout ce qu'il y a, des occupations de la vie active, & de cette maniere de vivre ordinaire parmi le reste du monde : & ainsi ces vertus communes par des actes qui ne font pas communs, disposent

cette ame , dit S. Thomas , à l'u-

Purgatoriæ autem, fecundum quod civilibus utens ad quierem confemplationis aliquis anhe-

lat.

quantum aliquis abjeeto omni exercitio civilis vitæ quieti contemplationis fetotum tribuit

D. Th. in 3.

nion avec Dieu, & la font soupirer aprés le repos de la contemplation & d'une grande retraite. Enfin le degré le plus élevé où une ame puisse jamais monter est lors qu'elle pratique ces vertus nimi, in qu'on appelle, Purgati auimi, d'un cœur déja purifié : c'est à dire lorsque ces vertus communes & inseparables de la grace, la Prudence, la Force la Temperance ayant purifié l'ame autant qu'elle le peut étre sur

duire, Et que rejettant, dit S. Thomas, on platot oubliant, & avat efface d. 33. q. 1. de l'esprit & du cœur tout ce qui pouvoit l'occuper, cette ame s'abandonne uniquement à Dieu qu'elle pof-

la terre, produisent les actes les

plus parfaits qu'elles puissent pro-

fur la Vie illuminative. 87 sede dans le repos de la contemplation, & que dans toutes les choses du monde son esprit ne voit, & soncœur n'ayme que Dieu seul.

### \${}\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$\\$

S. TROISIEME.

Du premier degré des vertus, & des actes qu'elles produisent

Ais pour comprendre mieux cette Doctrine excellente de S. Thomas, qu'on peut appeller le fondement de toute la vie spirituelle, il est necessaire de descendre plus en particulier, & d'adjoûter avec le même S. Docteur quels sont les offices de ces quatre vertus, & les actes qu'elles produisent dans ces trois degrés differens: ce qui est extremement necessaire pour sçavoir de qu'elle maniere on peut pratiquer ces vertus, & pour connoître à quel degré de perfection une ame se peut élever avec le secours de la grace.

or kong

Dans ce premier état donc on

88 II. Part. des Med. de S. Tho.

ne considere encore ces vertus que comme ordinaires & communes à

luica prurationis nor mam quæ cogitat , quæque agit univer fa dirigere, ac nihil præ ter rectum velle: for. titudinis eff animum fupra pericuii metum agere ; nibilque nifi turpiatimere: tolerare fortitervel ad verfa , vel prospera: temperantiæ nihil ap petere pæ nitendum; in nullo mo

derationis legem ex.

cedere ; fub

tous les Chrétiens : Le propre office Et eft pode la Prudence est de regler toutes les actions, tous les desirs, & même toutes les pensées par la seule raison, & elle ne doit jamais permettre que la volonté se porte qu'à ce qui est de la vertu. L'office de la Force est de mettre l'ame au - dessus de tous les dangers, de ne permettre pas qu'on soit touché d'aucune crainte, que de la crainte du peché, & elle doit faire souffrir avec une grande égalité d'esprittous ces accidens dont Dieu a accoutumé d'exercer la vertu, l'adverfitésanss'abbattre, & la prosperité sans s'enfler. L'office de la Temperance est de ne permettre amais aucan plaisir dont on puisse après se repentir; & de tenir tonjours les desirs de l'apetit inferieur sons le joug de la raison sans exceder les regles d'une juste moderation. Enfin l'office de la justice est de conserver par rout une grande égalité, & de

rendre à chacun ce qui luy est deu. Voilà quel est le degré le plus bas de tous ceux qu'on peut distin-

guer dans la vertu, où l'on ne trou- jugum rave que l'exercice le plus ordinaire & les actes les plus communs, & dont on ne sçauroit se dispenser sans tomber dans le dereglement; & je ne sçaurois m'empêcher de faire ici un peu de reflection sur cette importante regle que les Philosophes mémes ont donné, qu'il faut que la seuleraison regle toutes nos actions: que ce n'est pas par l'interest, le plaisir on l'opinion du vulgaire qu'il faut se conduire : que comme disoit le plus sçavant des Philosophes, la regle que nous devons fuivre doit être, Întellectus sine appetitu, la raison seule exempte de tou- Arist. te sorte de passion : & comme dit S. Thomas, une excellente maniere pour vivre comme il faut & dans l'ordre, est de ne jamais rien faire, dont on ne puisse rendre raison.

Et cela est si vray, & doit-étre pris même avec tant de rigueur, qu'un Ancien a dit cette grande parole, qu'on peut appeller un oracle: Ni ratio jubeat, digitum exere, peccas. Si la raison ne le commande pas, remuez seulement le doit, vous

tionis cupiditatem domare: luftitiæ servare unicuique quod fuum eit, Macrob in fomn. Scip. cap.

Perf.

90 II. Part. des Med de S. Tho. pechez. Parce que c'est cette raison, dit S. Thomas, que Dieu nous a donné comme une participation ou une expression de la loy eternelle Participatio legis aterna, un rayon de cette lumiere divine que Dieu a répandu sur nous, pour nous faire connoître le mal & le bien, la vertu & le vice. Et c'est dans cette raifon & dans cette loy qui a été gravée dans la nature méme, afin qu'elle fut inefaçable, que selon la remarque de S. Augustin, sont renfermées ces verités immuables d'une fagesse eternelle que nous devons consulter, & par lesquelles nous devons nous conduire. Ainfi quiconque s'oppose à la raison, viole à même tems cette loy divine, que la raison nous intime, & dont elle

D'où vient que les Philosophes Anciens croyoient que ces quatre manieres de parler ne fignificient qu'une méme chose: Suivre la nature, se gouverner par la raison, embrasser la vertu, & se soûmettre à Dieu: ce que le plus sçavant des Hebreux, Philon a ainsi expliqué:

même n'est qu'une fidelle expressió.

Signatum
eft super
nos lumen
vultus tui
Domine:
quasi lumen
naturalisrationis sit ex
pressio divini luminis in nobis,

Pf. 4. D. Aug. 1, 8 de Trinit. 1. 83. 99. 1.

C'est, dit-il, ce que ceux qui ont le mieux raisonné parmi les Philofophes, ont si souvent repeté, que le plus grand de tous les biens étoit de vivre conformement à la Nature: C'est à dire conformement à ces inclinations tres - innocentes & à ces Hoc illud fentimens tres-purs, qui sont restés de la nature confiderée dans fon in-Philosopha. tegrité, & qui se conservent encore ti sunt deau milieu d'une nature corrompue, cantatum: comme l'on voit fouvent quelques traits qui restent d'un tableau qui consentienn'a pas été tout à fait effacé. Ce qui ter Natura se fait, adjoûte cet Auteur, lorsque Vivere, l'ame entre dans les voyes de la ver-quod fit tu, & marche sous la conduite de semitam la raifon : & c'est alors qu'on peut Virturis indire avec verité qu'elle suit un Dieu, grediens & qu'elle se soumet à ses ordres. Per vestigia

Voilà un principe qu'on peut ap-ductumque rectæRatio peller le premier de tous, & le plus nis ambuétédu qui se puisse trouver das toute lat, id est la morale: que des trois biens qu'on Sequitur peut distinguer, le bien utile, le Deum. bien delectable, le bien honnête, Philo.apud e'est à dire l'interest, le plaisir, & huduet. ad la vertu, que la seule raison propo-spoie Philos. se, il n'est jamais permis d'agir que dissert. 18.

apud cos qui recte 92 II. part. des Med. de S. Tho. pour le bien honnéte, & pour la feule vertu; & que l'interest le plus grand qui se puisse jamais trouver quand on pourroit même esperer un Empire, & que le plaisser le plus petit de tous, quand il ne s'agiroit que de regarder une sleur, doitétre dessendu si la raison ne le commande.

C'est ce que S. Augustin a particulierement expliqué pour le plaifir dont il est plus difficile de se deffendre, dans le livre dixiéme de ses Confessions, où parcourant tous les sens, il se plaint dans le Chap. trente-uniéme de ce dangereux plaisir qui est inseparable des viandes qu'il faut prendre pour conserver la vie : & parlant de luy-méme, il dit qu'encore que le seul desir de conserver la santé, doive étre la caufe, & du boire & du manger, ils'y joint pourtant toûjours un plaisir qui pourroit bien être innocent s'il ne faisoit que suivre : mais qui devient coupable, parce qu'il devance la raison, afin dit-il, que je ne fale que pour ce même plaisir, ce que je ne veux, & ne dois faire que pour

lipt Le Man

sur la vie illuminative. 93 la seule necessité. Il parle des odeurs dans le même fens au Chap. suivant, & déja avant lui un autre Pere avoit dit, que celui qui s'arrété à ces vains plaisirs, que donnent les odeuts quelques innocens qu'ils puissent étre, fait assez voir que la seule odeur de la vertu n'est pas venue jusqu'à lui. Mais quel plaifir plus innocent peut-il y avoir que celui qui accompagne le chant de l'Eglise, dont S. Augustin avoue avoir été extraordinairement touché au commencement de sa conversion. & neanmoins il confesse que lors que la douceur du chant le touchoit plus que la Sainteté des Pseaumes & des Hymnes qui étoient chantés: 11 avoue dit-il qu'il péche, & il demande qu'on pleure, avec lui & pour lui, de ce dereglement de la nature qui s'arréte si souvent aux sens sans monter jusqu'à la raison. Enfin parlant de ces belles & agréables couleurs qu'on voit, & sur les fleurs & dans les peintures, parlant de la lumiere même qu'il appelle la reine des couleurs , qui repend , dit -il , une dangereuse douceur sur tous

falus fit cau fa edendi & bibendi adjungit se pedis feque ranquam periculofa incunditas, & plerunque præire conatur, ut ejus caula fiat quod falucis caula me facere vel dico vel volo.

Quem nec odor quidem virtutis attigerit Last, de vero cultu

Cap. 22.

Cum accidit ut me amplius cantus qua res quæ cantatur moveat, pæ naliter me peccare cónteor.

Flete mecum, & pro

me flete.

Et ipfa
Regina colorum lux,

Cap. 35.

94 II. part. des Med. de S Tho. ces objets qui attirent les amateurs du siecle, il établit ce principe, qu'il n'est jamais permis de s'arréter au plaisir pour le plaisir mémé; parce qu'enfin, comme nous avons dit ailleurs aprés S. Thomas, la nature, ou plûtôt Dieu qui en est l'Autheur, n'a répandu le plaisir sur les choses necessaires pour conserver la vic, que comme un affai sonnement, s'il faut l'appeller ainti, qui rende l'u-Sage de ces choses facile: & l'homme doué de la raison, qui le rend capable du bonheur méme des Anges, peche s'il s'arréte au plaisir des sens qui lui est commun avec les brûtes,& s'il n'agit pas par le motif de la vertu qui peut l'élever à ce bonheur.

Tanquam condimentum operatioaum.

C'est ici certainement un des écueils de la vie, & qu'on peut appeller le plus grand de tous. Que l'on s'examine avec soin, & sans se dissimuler à soy-méme, & l'on verra qu'on n'agit presque jamais que par le seul mouvement, & l'impetuosité des passions qui se portent sans regle, sans mesure, & sans bornes aux plaisirs des sens.

sur la vie illuminative.

Et ce qui est deplorable, on n'occupe la raison, on n'applique l'esprit, que pour le faire servir à la passion, pour faire un art de plaisir, comme parle un Pere, Artem voluptuariam, & pour tacher de le clem. Alex. rendre plus doux. De sorte que si l. 2. Strom. ce Philosophe a dit que la loy qui nous devoit regler, devoit être la seule raison sans passion: Intellectus sine appetitu, nous trouverons que dans tous les hommes, sans en excepter qu'un tres-petir nombre qui travaillent à combattre les inclinations de la nature, la feule regle qui les conduit est au contraire, Appetitus sine intellectu, la seule passion sans raison. Ce qui est encore plus vray de tous les plaisirs que S. Thomas appelle des plaisirs qui ne tiones noa sont pas naturels, c'est à dire qui n'ont nul usage pour la vie, & qui font absolument superflus & inutiles: comme tout ce qu'on appelle la mode, qui n'est que le seul effet du caprice du monde, & qu'on peut appeller un pur dereglement de l'imagination, & une seule paffion fans aucune raison: comme on

Delectaturales. D. Th. 12. 31. a. 7.

96 II. part. des Med. de S. Tho.

auid ele-Cantur in comestione carbonum.

Sieurali- voit quelques fois dit ce Pere, qui par un dérèglement du temperamment prennent plaisir à manger des charbons.

## **特特:%班纳:%%班%%**

S. QUATRIE'M E.

Second degré des vertns & maniere plus élevée de les pratiquer.

M Ais parce que l'homme dit S. Thomas doit tâcher de s'approcher autant qu'il peut Dieu, & que c'est une loy que Jesus - Christ lui a imposée dans l'Evangile d'étre parfait comme le Pere Celeste est parfait : il faut qu'il y ait des vertus plus élevées que nous avons appellées, Purgatorias, qui purifient l'ame, & qui sont les mémes vertus que nous venos d'expliquer, mais qu'on pratique d'une maniere beaucoup plus parfaite. C'est dans ce degré qu'on trouve ces grandes ames, dit S. Thomas, qui travaillent II. P. des Med. de S. Tho. 97

travailleut à se rendre semblables à Dien: qui tachent de se purifier des gatorias vomoindres tâches, & qui par un éloignemet aussi grand qu'il leur est possible, & s'il faut l'appeller ainsi, par une fuite de toutes les choses humaines, ne s'appliquent qu'aux choses divines, & n'ont de communication jus expediqu'avec le Ciel.

unt , qui decrevit se à corporis contagione purgare & quâdam humanorum fuga folis le interere divinis. Macrob. &

D. Thom, ibidem.

C'est donc dans ce second état que toutes ces vertus ont des exercices beaucoup plus nobles que dans le premier, & qu'elles produisent aussi des actes plus parfaits.

La prudence fait mépriser à une prudentix ame qui est élevée à ce degré, le mon- est mundu de visible & tout ce qu'il y a dans ce istum, & monde visible, par le desir des cho- omnia que ses Divines , qui seules sont capa- fun divinobles d'attirer son esprit. La temperance lui fait abandonner tout ce qui platione peut-être de l'usage des sens, autant despicere, que la nature le peut souffrir. La force affermit l'ame pour ne pas craindre ce qu'il y peut jamais avoir de plus terrible ; c'est à dire de quitter Temperan-

rum contéomnemque cogitationé in fola divina dirigere

Secunda quas Pur-

cant , ho-

minis funt

qui divini capax eft,

folumque

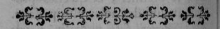
animum e-

98 sur la vie illuminative.

tiæ, omnia le corps, & d'aller en un lieu qui relinquere lui est si peu connu , & dont la seule in quantum pensée est capable de la remplir de natura pacrainte. Enfin la justice fait que titur quæ toutes les puissances de l'ame s'accorporis ufus requirit cordent ensemble, & conspirent pour Fortitudiconserver ce dessein, & cette resonis, non terlution de n'abandonner jamais l'ereri animű xercice de la vertu & de ne descencorpore recedenté, dre jamais de ce degré où elle s'est nec altitudi élevée.

nem supernæ ascensi-

onis horrere: Iustitiz, ad unam sibi hujus propositi consentire viam uniuscujusque virtutis obsequium, Macrob, & D. Thom, Ibid.



5. CINQUIE'ME.

Que dans ce second degré on commence de trouver les vertus Chrétiennes.

C'Est ici à parler comme il saut que commencent seulement les vertus Chrétiennes, & que comme remarque S. Tho, selon

sur les vertus chrétiennes. 99 cette regle si receuë de S. Denis, Infimum supremi, &c. le degré le D. Dionis. plus parfait ou la nature, la Philosophie, & toute la morale des Anciens a jamais pû s'élever, qui est de vivre selon la raison, est au desfous du premier degré ou la Foy, & la Religion Chrétienne nous élevent. Celui qui ne cherche que l'interest & ce qui lui est utile ; ne vit que de la vie des plantes : celui qui ne suit que l'inclination de la nature & l'impetuosité des passions qui le portent au plaisir des sens, ne vit que de la vie des brutes : celui qui s'étant mis au dessus de l'interest, & des passions vit selon la raison, & regarde la beauté, le plaisir, & le bon-heur que donne la vertu, ne vit qu'en Philosophe : mais celui qui s'éleve au dessus de la raison, & qui par un mouvement de charité raporte tout à Dieu de qui la seule possession le peut rendre heureux. celui-là commence de vivre en

Car comme dit excellamment S. Aug. il est vray qu'il n'y a rien de plus grand en l'homme que la rai-

Chrécien.

de divi. TV. mini cap. 7.

maniput

Stepfil debe



100 II Part. des Med. de S.Th.

son qui l'approche des Anges; mais cependant l'homme ne doit pas vivre seulement selon sa raison. Et c'est ainsi que ce grand S. explique

D. Aug. L. T. contra Academ. cap.

D Trionie de divi. Sy.

Quid cealiud feas beate effe vivere, nifi fecundum id quod in

timum eft, vivere. Lib, retrac.

cap. I.

Non fe cundum ipfam debet vivere ; qui beate vult vivere:alioquin secundum Deum vivendum fit, ut poffit ad beatitudinem pervenire, propter qua confequendam , non feipfa debet

ou retracte ce qu'il avoit écrit ailleurs, lors que ne parlant encore qu'en Philosophe il avoit dit. Que croyez-vous que c'est que vivre heureusement , sinon vivre selon ce qu'il y a de plus parfait, & de plus grand en l'homme, c'est à dire de vivre homine op- selon la raison. Mais aprés examinant avec soin

cette proposition dans le premier livre de ses retractations, ils'explique en cette maniere. Ce que j'av écrit, dit-il, autre-fois dans le livre que j'ay fait contre les Academiciens, est tres-veritable : car fans doute confiderant l'homme dans lui-méme, qu'est-ce qu'il y a de plus grand & de plus parfait que sa raison? Mais neanmoins, L'homme qui cherche d'étre heureux, ne doit pas vivre seulement selon sa raison, puisque, ainsil komme ne vivroit que selon l'homme, & cependant I homme doit vivre selon Dieu. Car enfin pour acquerir une felicité consom-



sur les vertus chrétiennes. 101

mée qui est au-dessus de toute la nature, la raison ne doit pas se contenter de ses propres lumieres, elle doit s'élever au-dessus d'elle-méme, rapporter tout à Dieu, prendre les lumieres de la Foy, & n'agir jamais que par les seuls mouvemens de la dring charité

divine charité. C'est ce motif different qui animant nos actions, & les raportant à une fin furnaturelle, dont nous devons nous rendre capables, & à laquelle nous sommes appellés, distingue les vertus chretiennes, des vertus seulement morales, & communes aux Philosophes. Car quoy que selon S. Ambroise nous ne puisffions pas douter, que les Philosophes ne nous ayent laissé d'excellentes regles de bien vivre, que cellelà seule puisse suffire, puis qu'elle est en effet, & qu'on peut l'appeller l'abregé de toute la morale, lors qu'ils nous ont appris d'opposer toûjours la raison à la passion, & de preferer le bien-honnéte au bien utile, & la vertu au plaisir : neanmoins dit ce Pere pour nous qui a-

yons reçû des lumieres plus pures,

esse conteta, sed Deo mens nostra sobdéda est.

Nos autem nihil Omnino ni figuod deceat & honestum fit futurorum magis quã præsentium merimur formula: nihilque utile nifi quod advitæ illins profit gratiam definimus , non quodaddelectationem præfentis. D. Amb. 1, 1. Offic. cap.

102 II. part. des Med. de S. Th. qui sommes appellés à un bon-heur plus grand; Nous ne devons jamais mesurer la vertu que par le rapport qu'elle a avec la grandeur des choses futures : o nous ne devons jamais estimer rien d'utile, que ce qui pent servir pour acquerir cette felicité eternelle: parce qu'agissant en Chrétiens & non pas seulement en Philosophes, nous ne devons pas nous arréter aux mouvemens de la nature, quelques innocens qu'ils puissent estre, ny aux lumieres de la raifon quelques pures qu'elles soient; mais nous devons nous élever au-desfus & de la raison & de la nature, pour rapporter tout à Dieu, & n'agir que pour ce bon-heur eternel, que la Foy nous fait connoître, que l'esperance nous fait attendre, & que la charité nous fait meriter.

Et cette regle est si veritable, & si conforme anx sentimens de tous les Peres, que leur maniere ordinaire de parler, est d'appeller des pechés, toutes ces actions qui ne sont pas animées par la charité: comme étant des actions inutiles,

sur les vertus Chrétiennes 103 & infructueuses : parce que selon ce principe commun de S. Thom. Omnis de-On appelle des pechés, toutes les a-Etions que le deffaut de quelque perfection ou de quelque circonstance qu'elles doivent avoir rend impar- D. Th. 9.14 faites. Et comme remarque encore de verit. a.3 ce S. Docteur, il y a bien de la difference entre les vertus à qui les Philosophes ont donné ce nom, & celles que les Theologiens ont connu par les lumieres de la foy étre propres à la religion. Comme la foy nous apprend que nous fommes appellés à une fin surnaturelle, qui surpasse toutes les forces de la nature, & que nous devons meriter par le fecours de la grace : nous ne devons jamais considerer les vertus que par rapport à cette fin surnaturelle, & nous ne devons point faire état de ces vertus, qui n'étant pas accompagnées de la grace ( qui est l'unique principe du merite)

deviennent steriles. Car comme dit

fectus debitiactus, ha bet ratione peccati.

Saint Augustin de qui S. Thom. l'a pris, st les versus ne servent de rien Si ad conpour acquerir cette veritable beatitude, que la Foy de Iesus - Christ veram bea-

#### 104 II. P. des Med. de S.Th.

titudinem
quam nobis
immortale
fides quæ in
Christo est
vera promittit, nihil prosuat
homini virtutes: nullo modo ve
ræ possuut
esse.
D. Ang. l.
4. contra
Iul, cap. 2.

nous promet, comment pouvons nous les appeller des veritables vertus? Ce font les vertus des Philosophes qui ne vivoient que selon les lumieres de la raison: mais ce ne sont pas les vertus des Chrêtiens qui dans cet état sublime où Dieu les a appellés doivent vivre selon les lumieres de la foy.

N'est-ce pas maintenant que l'on esse virtu- peut dire avec verité, que si autrefois cet Ancien cherchoit vn homme au milieu des places publiques, & parmy la multitude des hommes; on peut chercher un Chrétien au milieu de l'Eglise, & parmy ceux quien font profession Publique. Qui estce qu'on pourra appeller un veritable Chrétien, & qu'on pourra dire avoir une vertu veritablement chrétienne? si l'on en juge par ces regles que S. Thomas en donne, & si l'on confidere ces vertus, & les actes qu'elles produisent dans ce second degré que nous venons d'expliquer. Vn Chrétien à qui une Prudence furnaturelle & chrétienne fait non seulement preserre le bien honnéte & la vertu au plaisir, ou à l'interest,

fur la vie Illuminative. 105 ce qui n'est que de la Prudence des Philosophes; mais aussi à qui elle fait, mépriser tout ce monde visible & tout ce qu'il y a dans ce monde visible par le seul desir de posseder Dien. Vn Chrétien qui non leulement ne tombe pas dans les excez, & qui fuit tous les plaisirs ou deffendus ou superflus, que la feule raison l'oblige de fuir: mais auffi, qui se renfermant dans les seules bornes & les plus étroites de la necessité, abandonne tout ce qui est de l'usage des sens, autant que la nature le peut souffrir, ce qui est le propre de la Téperance chrétiene. Vn Chrécien, à qui non seulement une Force commune fait recevoir avec vne grande tranquillité d'esprit tous les accidens différens de la vie, & l'adversité aussi bien que la profperité : mais aussi à qui une Force chrétienne fait mépriser tout ce qu'il y peut avoir de plus terrible dans la nature, c'est à dire la mort, qu'il ne regarde plus que comme un repos ou un passage pour aller posseder le plus grand de tous les biens ; & la derniere felicité. Enfin

Omnia mundana divinorum contemplatione despicere.

D. Tho. t.

Omnia relinquit in quantum natura patitur quæ usus corporis requirit,

Receffum à corpore acceffum ad superna. Ut cum divina méte perpetuô fædere focietur.

accellum ad (spernas

106 II. part. des Med. deS. Th. un Chrétien qui non seulement s'étudie à rendre à chacun ce qui luy est deu, ce que la Justice doit faire dans le plus bas degré ou elle puisse jamais étre : mais aussi à qui une Justice chrétienne fait reunit toutes les puissances de l'ame, l'esprit, la volonté, le cœur, pour se porter uniquement à Dieu: s'unir intimement à luy, & conserver cette union inviolable. Il ya beaucoup de Chrétiens si l'on ne considere que le nom, l'état, les exercices communs, & la profession, ou les marques exterieures: mais que le nombre en est petit, si l'on confidere les actions qui répondent à la fainteré de cét êtat.



S. SIXIEME.

Troisseme degré , & maniere heroique de pratiquer ces vertus

Voyque ce degré dont nous vemons de parter soit tres-éle-

sur les vertus Chrest. 107 vé, & cette maniere de pratiquer les vertus tres - parfaites : il y a neanmoins encore un troisiéme degré plus élevé dit S. Tomas où font ces ames toutes divines qui non seulement travaillent à acque- tudinem rir une parfaite ressemblance avec sunt assecu-Dieu, comme dans le degré prece- ta. dent, mais aussi, qui sont déja D-Tho. 1.2. toutes transformées en Dieu, autant qu'une pure creature en paut étre capable. C'est en cét état que ces ames faintes possedent ces vertus. Purgati animi, d'un cœur déja purifié, ou plutôt qu'elles pratiquent toutes les vertus d'une maniere plus noble, plus heroique & toute divine, & que toutes ces vertus produisent des actes beaucoup plus

C'est donc dans ce degré que l'office de la prudence est non seulement de preferer les choses divines à tout ce qu'il y a de la terre; & de ne regarder toute la nature que com'un atome, & un neant devant la grandeur de Dieu: mais auffi de ne desirer & de n'aimer que Dieu feul dans toutes choses, comme fi

parfaits.

dentiæ eft: divina, non quafi in electione præferre . fed fola nosce . & hæc, tanquam nihil fit aliud intueri. D. Tho ibid. ex Macreb.

Temperantiæ terrenas cupiditates non reprimere, fed penitus oblivisci.

Fortituninis , paffiones ignorare , non vincere : vt nesciar iras. ci , cuptar nibil.

Inflitiz, ita cum fuperna & divina mente

Illie Pru- dans toutes il n'y auoit que luy seul. C'est dans cet état d'élevation & de grandeur que l'office de la Temperance est d'étre occupée, non pas à reprimer tous ces desirs indignes de la grandeur d'une ame, & qui l'abaissent aux choses de la terre, & aux plaisirs des sens; mais d'en perdre si fort le souvenir, qu'il n'en reste pas méme une seule idée : C'est dans cét état de bonneur & de sainteté que l'office de la Force est, non pas de travailler à vaincre les passions, & tous ces mouvemens déreglez d'une nature corrompüe : mais même de ne les pas sentir: ne sçavoir plus se mettre en colere, & ne pouvoir rien desirer de tout ce qui est hors de Dieu: Enfin c'est alors que l'office de la Justice est non plus de conserver par tout l'egalité, & de rendre à un chacun ce qui luy est deu : mais de tenir l'ame unie à Dieu par un lien indifsoluble, & de conserver inviolable cette union & cette alliance par une parfaite imitation.

C'est jusqu'à cét état de bon-heur, de grandeur, & de fainteté qu'une sur les vertus Chrest. 109

ame peut estre élevée par le secours de la grace, de ne regarder plus dans toutes les choses du monde que Dieu feul, de n'étre plus touchée que des choses divines, & par un changement admirable & une conversion toute entiere, étre toute ardeur pour les choses du ciel & être insensible à toutes les choses de la terre. N'est-ce pas dans cét état, que S. Tho. a eu raison de dire qu'une ame est faite une image vivante de Dieu, & qu'elle reçoit la ressemblance la plus parfaite dont elle puisse jamais étre capable? Car comme dit S. Bernard, il y a trois fortes de ressemblance que l'ame reçoit ou dans la nature, ou par les vertus, ou par une fainteté confommée.

C'est dans la seule nature comme sur un sond encore assés obscur que Dieu a imprimé cette premiere ressemblance dit cePere, qu'on ne peut jamais perdre qu'en cessant d'être ce que l'on est, & qui consiste dans ce rapport; que comme Dieu occupe & remplit tout le monde par sa

fociari, ut fervet perpetuum cum ea fœdus.imitando.

Quam nemo vivens amittit pifi cum vitam exuit.

D. Bern. Ad F F. de monte Dei.

110 II. part. des Med de S. Tho. presence, & que dans des sujets differens il produit des actions differentes : Ainii l'ame dans le corps replit sans division toutes les parties, les unit sans confusion, & produit dans chacune des actions différentes felon leur differentes dispositions, Mais il y a une seconde ressemblanee & une seconde image d'autant plus parfaite, qu'elle est accompagnée de merite; & quela grace forme avec toutes les vertus comme avec autant de tres-vives couleurs : lorfque l'ame dit ce Pere, par la grandeur de ses actions semble vouloir imiter la grandeur de ce fouverain bien. Enfin la troisieme est encore infiniment plus parfaire que les autres & elle passe jusqu'à l'unité d'un meme esprit : lorsque l'homme & Dieu sont faits un même esprit d'une maniere ineffable, non seulement par cette unité de volonté, l'homme ne voulant que ce que Dien veut : mais aussi par cette unité de pouvoir, l'homme ne pouvat vouloir que ce que Dien veut. Et c'est en cette unité & de

vouloir & de pouvoir, adjoute ce

Alia magis Deo propinqua fimilitudo in quatum voluntaria, quæ in virtutibus cofiftir.

Virtutis magnitudi. ne, summi boni quasi imitari gestit magnitudinem.

Vr non jam fimili tado fed unitas fpiritus nomi-

pere, que cette ressemblance ou plutôt cette union ou cette unité d'esprit & de cœur est consommée; & que l'ame est en quelque maniere par participation & par grace ce que Dieu est par luy-meme : puisque en Dieu son vouloir est son pouvoir. Vouloir ce que Dieu veut, c'est luy estre semblable dit ce pere: mais ne pouvoir pas vouloir que ce qu'il veut, c'est estre fait une même chose avec luy, puisque en luy, vouloir, pouvoir, & étre n'est qu'une même chose. Voilà quel est le bon - heur d'une ame dans ce dernier degré ou nous l'avons considerée, lorsqu'elle s'est si fort élevée au dessus de toutes ses passions, qu'elle semble n'en pouvoir plus étre touchée, ayant oublié tont ce qu'il y a sur la terre; ne pouvant connoître, aimer, defirer que les choses divines. C'est alors qu'elle est toute transformée en Dieu, Et unitate volendi, & unitate aliud non volendi: & par cette unité de vouloir & par cette unité de pouvoir, & ne voulant & ne pouvant vouloir que ce que Dieu veut. and auch ubusque to

neture cum fit homo, unus spiritantu unitate volendi, sed expreffiore quâdam u= nitate virtutis, aliud velle non valendi.

Velle quod Deus vult, hoc eff jam fimile Dea elle : non posse velle quod Deus vult, hoc eft jam Deum elle, cui velle & effe idipfum eft.

112 II. P des Medit. de S Th.

### 老子老子老子老子老子

6. SEPTIEME.

Que les vertus de ce troisieme degré & d'un esprit puri fié font les vertus des Bienbeareux. and should on alim

A Ais il faut avouer, que c'est IVI seulement dans le Ciel que cette ressemblance est tout à fait achevée, & que les vertus ont toute leur perfection, dit encore S. Thomas dans le même lieu que nous expliquons : & qu'il n'y a fur la terre que tres-peu de ces ames faintes, & qu'on peut appeller des miracles de sainteré qui soint élevées sur ce troihéme degré. La libb la principation

Car en effet comme ce grand Saint nous enseigne en un autre enaliquorum droit, il ne fant pas se persuader que in hac vira les Bien heureux perdent dans le ciel les vertus qu'ils avoient acquifes D. Th. 1, 2, fur la terre, ou que Dieu avoitreq. 61. art.5. pandu dans leurs ames, enteur com-

Quas quidem victotes diciorus elle Beatorum , vel perfectiffi -

त : कीव

bulla situa

sur les vertus Chrest. 113 muniquant la grace, & qui font, dit ce Pere, comme autant de rayons que la grace étant dans le centre de l'ame repand de tous côtés. Ils auront, particulierement ayant repris leurs corps, les mémes vertus morales quils avoint fur la terre: comme aussi personne ne doute que toutes ces vertus n'ayent esté en Jesus - Christ qui en est le Chef: mais ils les auront d'une maniere tres-élevée & ces vertus produiront des actes infiniment plus parfaits & plus doux. C'est ce que S. Thomas explique aussi par l'exeple de la Force, Lors qu'on se trouve dans un combat, que le devoir oblige & - d'attaquer & de se dessendre: \* C'est ators l'office de la Force d'affermir l'ame, & de la tenir dans une juste moderation sans se laisser abatre par la crainte, sans se laisser emporter à la temerité; mais lors qu'on a remporté la victoire, & qu'on en goute le fruit dans le repos & la paix; c'est alors un second effet de la Force, & un acte beaucoup plus parfait & plus doux, de se réjouir de la victoire, qu'on a remportée dans le combat;\*

Sicut fortis dum est
in periculo
pugnæexer
cet actum
qui est circa timores
& audacias;
saudacias;
jam domű
victor revertitur,
habet tune
actum qui

eft gaudere de victoria per pugnam precedentem adeptâ. D. Thom. in 3. slift. 33. q. 1.

A. 4.

114 II. P. des Med. de S. Tho. Parce que c'est le propre de toutes les vertus, de remplir l'ame de joye, & de luy faire goûter un plaisir tresdoux à proportion de la grandeur des actions qu'elles produisent, & Dieu y a attaché ce plaisir comme une recompense qu'il à voulu en étre inseparable. C'est ainsi doneque les Bien-heureux auront toutes les mémes vertus morales qu'ils avoint fur la terre: mais dans cet estat de bon-heur ces vertus n'étant plus exposées aux dangers & aux combats des passions qui les attaquoient sur la terre, ce ne seront que des vertus Purgati animi d'un cœur parfaitement purifié & elles produiront les

qu'elles puissent jamais produire.

C'est là dit S. Thomas aprés S.

Augustin. Que la prudence sera sans aucundangerde tomber dans l'erreur. la Force sera sans aucune douleur des maux qu'il faille souffrir : c'esta Temperance sans repugnance dus passions qui la combattent. De sorte que dans cét état de sainteté conformée autant que de bon-heur.\*

L'ossice de la prudence sera de ne pre-

actes lesplus parfaits&les plus dour

Pruden

ferer jamais aucun bien creé à Dieu: tia ibi eris le propre de la Force sera de se ren- fine ullo pe dre inébranlable, & de s'attacher à riculo erro-Dieu sans pouvoir en estre jamais ris: Forti-separé: le propre de la Temperance molestia tosera de ne se réjouir jamais que de la lerandoru seule possession de Dieu. Et pour la malorum 3. Justice il est moins difficile ( adjoûte Temperan ce Pere ) de connoitre quel sera dans tia sine rele ciel son office. Elle tiendra l'ame libidinum. parfaitement soumise à Dieu puisque ViPrudenmême dans cette vie il appartient à tix sit nulla fustice de nous tenir soumis à ceux lum bonumqui sont au dessus de nous.

agnare: Forticudinis, ei firmissime inhærere : Temperantiz nullo deffectu noxio delectari. De luftitia verò manifestiùs est; quem actum ibi habebit scil, effe subditum Deo : quia etiam in hac via ad Iustitiam percinet effe subditum seperiori. D. Th. r.

2. 9 67. a. 1. ex Aug. l. 14. de Trinit. cap. 9.

Voyla quelles sont les vertus des Bien-heureux dans le ciel & dans ce lieu de repos& de felicité. Et c'estoient aussi les vertus de l'état d'innocéce ou la fainteté tenant l'homme au dessus de ses passiós, l'attachoit à cetre verité eternelle, & dans cette verité luy faisoit connoistre la vanité & le neant de toute la nature.

#### 116 II. P. des Med. de S. Tho.

Quas quidem virtutes, dicimus effe Beatorum, vel aliquorum in hac vira perfediffimorú.

Mais pourquoy ne pourrionsnous pas avoir sur la terre ces mémes vertus avec une perfection qui du moins en approche, puisque nous avons la grace qui en estle principe. Il est vray dit S. Thomas qu'il y a bien peu d'ames qui puilsent monter sur ce troisième degré tandis qu'elles vivet sur la terre exposées à tant d'occasions differentes de la vie, & combatües par leurs propres passions. Mais pourtantily. en a : & pourquoy ne pourroit-on pas esperer d'aquerir cette perfection à laquelle nous sommes tous apellés, & pour laquelle nous avons été creés. Car comme dit S. Bernard, quelle perfection ne peuvent pas acquerir ceux qui ayant recente pouvoir d'être faits enfans de Dieu, ont receu aussi le pouvoir d'être faits non pas des Dieux, mais d'étre par participation & par grace, ce que Dien est par sa propre nature; c'elt à dire de pouvoir être maintenant saints, & d'estre un jour bien-heu reux, ce qui est le propre de Dieu. Car poursuit encore ce Pere, d'où

vient la sainteté des Saints, & la bea-

Sint sanfti, futuri beati, quod Deus, est.

sur les vertus Chrest. 117 titude des Bien-heureux, que de Dieu méme, qui est & leur sainteté & leur beatitude, & qui par cette même sainteté & beatitude les rend femblables à luy: & par cette ressemblance leur communique toute la perfection dont ils peuvent étre jamais capables. Pourquoy done ne pourroit-on pas esperer & cette perfection & cette reslemblance: & si Dieu nous en a donné les premiers traits par les dons de la nature nous formant à son image: n'a-til pas voulu que nous custions une ressemblance parfaite y adjoûtant toutes les vertus.

\$6 363¢ \$63¢ \$63¢ \$63¢

s. HUITIEME.

Comparaison de ces trois états, & de l'empire que les vertus donnent sur les passions.

Ue si l'on veut comparer ces trois états, & les manieres differentes de pratiquer les mémes vertus, pour connoistre l'empire 118 II. P. des Med. de S. Tho. quelles donnent fur les passions, & jusqu'à quel point tous ces mouvemens de nôtre cœur, & d'une nature corrompuë peuvent étre foûmis par un long exercice: S. Thomas qui fait tout le fond de ce discours, remarque & il le rapporte des anciens Philosophes, qui avoient eu assés de lumiere pour le connoistre; que dans ce premier degré ou les vertus ne sont encore que communes, elles semblent seulement adoucir les passions, c'est à dire qu'elles les moderent, er les tiennent dans un

Passiones, milieu entre ces deux extremitez, politicæ virtutes molliunt, id est, ad medium reducunt. D. Th.ibid.

ex Macrob.

de Plotino.

Mais à même temps que ces vertus deviennent plus parfaites, les passions aussi deviennent plus foumises, & perdent tout autant de leur ardeur. Et ainsi dans le second degré ces vertus semblent tout à fait ofter les passions, empéchant tous les mouvemens Secundæ qui pourroient emporter la raifon.

l'excez & le deffaut.

fcil. Purgatoriæ aufcrunt.

Enfin dans le troisiéme degré, ou ce ne sont plus que les vertus d'un cœur purifié, elles élevent si haut sur les vertus Chrestien. 119

l'ame au dessus de ses passions, qu'elle semble les avoir oubliées, ou ne les plus connoistre, De sorte que dans cet heureux estat, l'ame, viscuntur. dit S. Bernard , est comme l'air au dessus du globe de la Lune, ou l'on, dit qu'il est toujours serein , n'étant jamais agité par les vents, ny obfcurcy par les vapeurs : puisque dans cét estat d'élevation, l'ame estant au desfus de toutes les choses humaines, & au dessus de ses propres passions, vit toûjours dans une tres-grande paix & une profonde tranquillité.

Certainement il faut avouer que c'est un estat bien élevé, mais qu'il est aussi bien rare, dans lequel une ame ne sçait plus ce que c'est que des passions. Mais pour le bien comprendre & ne se pas tromper, il faut remarquer avec faint Thomas q. 59. a. 5. qui a examiné avec foin dans toute la rigueur de la Theologie, ce point de la morale; Si la veriu peut étre sans nulle passion : il faut , disje, remarquer avec cét Ange de l'Ecole, que si nous considerons les passions comme des proprietés,

Tertia ? quæ funt purgati animi obli-D. Bern.ad FF. de monte Dei.Sen. Ep. 59.

120 II. P. des Med. de S. Th. & des puissances de l'appetit sensible, qui fait une partie de l'homme; il est imposible que la vertu ne soit accompagnée des passions : parce que le propre office de la vertu est de moderer & de soûmmettre à la raison l'appetit inferieur, mais non pas de le détruire : & si les vertus ôtoient toutes les passions, les vertus rendroient cét apetit inferieur inutile, luy ôtant le mouvement & l'action: puisque l'appetit inferieur n'a point d'autre mouvement ny d'autre action que par l'exercice de ses passions, Mais si nous considerons les passions quand aux mouvemens & quand auxidefirs dereglés qui se portent aux plaisirs des sens & qui troublent la raison : il est évident dit S. Thomas qu'une vertu parfaite peut avoir tout a fait soumis les pafsions puisque le propre de la vertu étant de les moderer, de les reprimer, de les soumettre, & d'acquerit un plus grand empire, à mesure que les vertus sont plus parfaites; lorsque les vertus sont montées à cét état sublime de perfection, les

Sic manifestum est quod virtus perfecta, est sine passionibus-

ment mup

fur les vertus Chrestien. 121 passions semblent être sans mouvement pour le mal, & pour le plaisir. Et c'est dans cét état, que la vertu ayant pris une possession entiere, dominant avec empire, il semble qu'on est venu jusqu'à cette heureuse impuissance de faire le mal, & qu'on peut dire avec le chaste Joseph, lors qu'ils s'agit de commettre une action contraire à l'amitié, & à l'obeissance, qu'on doit à Dieu; comment pourrois-je faire ce mal, perdre la grace, mettre en danger mon falut, & violer les loix de l'a-facere.

Mais si dans cet état les passions par un long exercice de vertu & de mortification ne peuvent plus se porter aux plaisirs, dont nous voyons même qu'un âge avancé, & qui a éteint les feux & les ardeurs de la nature, les peut rendre incapables; en échange elles devienent plus fortes & capables de servir à la vertu; & il se fait, comme nous avons dit ailleurs, une entiere & une admirable conversion du cœur, c'est à dire de l'appetit sensible où resident les passions: parce que la

mitié que je dois à mon Dieu.

do possum hoc malum Gen. 39.

122 II. P. des Med. de S. Th.

SieutSphera inferior fequitur superiorem,

Per redundantiam quanto fuerit virtus magis perfecta tanto magis palfionem caufar. D. Tb. ibid. Cor meum & caro mea cxultaverűt in Deum vivum. P/. 83. 3.

Vt corpus etiam spiritualibus deserviat. D. Th. 1. 2. q.30.a. I. ad I.

vertu l'a si fort tourné, où l'a si fort foûmis, qu'il fuit sans peine les impressions & l'empire de la raison, comme les Cieux inferieurs suivent le mouvement du premier mobile, dit, Saint Thomas en beaucoup d'endroits: & ainsi d'autant plus que la vertu est parfaite il se fait comme un reflux de l'ame sur le corps, & sur cet appetit qu'il entraine : d'ou vient cette ardeur & cette ferveur qu'on voit dans ces ames faintes, qui difent avec David: Mon cœur & ma chair tressaillent de joye pour le Dieu vivant. C'est à dire explique Saint Thomas, il semble que cet appetit sensible & animal a changé d'objet, qu'il s'éleve jusqu'aux chofes spirituelles : afin que tout l'homme & toutes ses parties unies ensemble travaillent pour la vertu.

50000

sur les vertus Chrestien. 123

# <del>\$88448844884484</del>

S NEUVIEME.

Réponce de S. Thomas à une plainte des gens du monde.

A Prés que S. Tho. à ainfi ex-A plique cette distinction des vertus morales, & cette differente maniere de les pratiquer, & l'empire qu'elles donnent sur les passions; il répond à une plainte que font d'ordinaire lesgens du monde, dont les plus moderés souvent ne vivent qu'en philosophes, & ne suivent que la seule raison. On se plaint souvent, non pas tant contre ces grandes ames qui sont élevées sur ce troisséme & dernier dégré, qui sont en tres-petit nombre, & qui par leur élevation attirent l'admiration du monde, quoy qu'encore ces ames ne manquent pas d'étre exposées aux plaintes, aux murmures, aux calomnies & aux persecutions, puifque sans doute la sainteté sera toûjours persecutée : mais on se plaint

plus ouvertement de ces ames, qui ayant vécu autre fois dans un grand oubly de leur falut commencent de vivre chrétiennemet, tâchent de vivre retirées & comme renfermées dans elles mêmes, fans vouloir fe mêler dans les compagnies, & dans le commerce du monde, autant que leur état le permet, aymant mieux quiter où perdre les chofes, qu'en moderer l'ufage qui ne leur eft tres-fouvent qu'un grand

obstacle pour le falut: & qui enfin comme parle S. Thomas, semblent fuir toutes les choses du monde pour

Quadam humanoru fuga, inferunt fe divinis.

ne penser plus qu'aux choses du Ciel, C'est alors, que commencent les plaintes des gens du monde, qui ne regarde ces personnes, qui se tienent ainsi à lécart de toutes choses pour penser à loisir, & travailler avec soin à cet unique necessaire; que comme des personnes qui deviennent inutiles pour toutes choses; des gens (dit on) de l'autre monde, qui semblent perdre l'esprit, parce qu'elles ne veulent plus se mêler des choses de la terre, ne les considerant que comme de tres-grands amusefur les vertus Chrestien. 125

mens de la vie indignes de leur application, où plûtot comme de tresdagereux pieges,&des empechemes presque invincibles de leur falut. C'est ainsi que l'esprit du monde n'a jamais peu souffrir la vertu, particulierement lors qu'elle veut être cachée, & qu'elle travaille à reprimer tous ces mouvemens si violens qui agitent la Nature, & qui la pressent fans cesse à s'élever: & S. Thomas rapporte sur ce sujet, ces paroles du plus éolquent des Orateurs qui ne connoissant point l'humilité, parce qu'elle est une vertu propre à la Religion chrétienne; & ne confiderant qu'une vertu éclatante, où plûtot une ambition qui ne cherche qu'à se produire, & à paroître, sous pretexte de se rendre vtile au public : disoit, que bien loin de louër ces personnes qui méprisent ce que tout le monde admire où adore, les charges, les gouvernenemens, les Empires, & universellement ces grands employs qui pouvoint les rendre utiles à plusieurs, il croyoit qu'elles meritoient du blâme. Et c'étoit encore ainsi qu'autrefois, au raport de Tertullien,

D. Th. 1.2, q. 61. a. 5.

menelak.

Qui despicere se dicunt caquæ plerique mirantur scil. imperia& magistratus: his non modo non laudi verum etiä

#### 126 11. P.des Med. de S. Th.

vitio dandu puto. Gicero lib.t. de ofic.

Sed alio quoque ininciarum titulo poftulamur, & infructuofi in negotiis dicimur. Tertull. Apolog. c.

Diaboli pompam, Tertul. lib. de Specta.

Videtur enim nounullis res humanas plus quam opportet deservisse. D. Aug. de Morib. Eccl. cap. 31.

on reprochoit aux chrétiens quils se rendoint tout à fait inutilles dans le monde, aussi tôt qu'ils embrassoient eette n'ouvelle religion: parce qu'ils s'eloignoient des jeux publics, des theatres, des spectacles, & de tous ces lieux où l'innocence est toûjours en danger; & qu'ils quittoient toutes ces vanités & toutes ces folies que ce même Pere appelle en une autre endroit la pompe du demon.Enfin S. Augustin deffendant contre les Manichéens la maniere de vivre toute sainte de l'Eglise, & parlant de ces hommes admirables, de ces faints folitaires, qui s'en alloient dans les desers les plus reculés pour perdre de veuë le mende, & ne s'entretenir que des choses divines dans ce silence de toute la nature : S. Augustin dis-je, raporte qu'il y en avoit plusieurs qui se persuadoient que ces faints solitaires avoient abandonné les choses du monde, & s'en étoint éloignés plus qu'ils ne le devoient; ne faisant pas reflexion, adjoûte ce Pere, combien leurs prieres, que ce grand éloignement du monde rendoit plus pures, les

sur les vertus Chrestien. 127 rendoint necessaires au monde.

C'a été donc toûjours la plainte qu'on a fait contre ces ames faintes, qui voulant vivre chrétienement se retirent du monde, & qui comme parle l'Evangile pour suivre Jesus- Mauh. 3. Christ laissent aux morts le soin d'en-

sevelir leurs mores.

Mais S. Thomas répond à ces plaintes injustes, & il nous donne ces maximes tres-importantes qu'il prend de S. Augustin & qu'on ne scauroit jamais assez estimer. Il dit que le desir de la retraite & de la solitude le doit emporter au dessus de tous les autres desirs, pour nous faire abandonner, & nostre esprit, & nostre cœur à la connoissance, & à l'amour de cette verité eternelle, Quium sanqu'on medite & qu'on goute à l'oifir tum quadans cette solitude: & qu'il n'y a rit charitas que la necessité seule qui nous doi- veritais : ve obliger à la quitter, pour nous negotium méler des choses du monde. C'est cipit nel'amour de la verité, & le desir de la cessitas connoitre, qui cherebe le repos, le charitatis. secret & la solitude: & ce n'est que D. Th. 1. 2. la necessité seule, qui doive nous ar-q. 61. a. 5. ex racher comme par force de cét êtat; de Civ. c.19.

128 II. P. des Med. de S. Th.

pour nous faire entrer dans les soins des choses de la terre, qui nous privent des douceurs, que peut produire en nos cœurs une simple veüe, un seul souvenir de cette eternelle verité. Et aprés, ce saint Docteur àjoute cette regle, qui merite extremement d'estre considerée: Que si Quam faiune necessité precise, un devoir indispensable ne nous oblige de perdro ces soins, il faut s'appliquer entierement à la connoissance & à l'étude de cette verité eternelle. Et cette meditation qu'on ne peut faire que dans la retraite & la solitude est absolument si necessaire ( dit encore ce Pere ) que si le devoir nous engage aux soins des choses de la terre, & au commerce du monde, il faut si bien se menager, Qu'on puisse revenir toujours dans cette aimable re-

cinam fi nullus imponar, percipiendæ atque intuendæ vacādum eft veritati.

Nec omnimoda veritatis delectatio descrenda est, fuavitas, & opprimat ista necessitas.

necessité.

De qu'oy donc se plaint le monde lors qu'il voit ces ames qui se retirent autant qu'elles peuvent de

traite, afin qu'on ne perde jamais cet-

te suavité que produit la contempla-

tion de la verité; & qu'on ne soit pas accablé du fardeau qu'impose cette

sur les vertus Chrestien 129 toutes les vanités: qui poussées d'un desir de se donner uniquement à Dieu ne veulent pas entrer dans toutes ces solicitudes des choses de la terre, qu'elles ne regardent plus, que comme de petits amusemens: & qui ayment bien mieux les abandonner, que se mettre en danger de se perdre elles-mémes en voulant les conserver. Que le monde conserve s'il veut ce qu'on luy laisse: & dequoy se plaint-il, puitque pour le contenter on veut bien luy laisser tout. Mais s'il demande de personnes qui luy soient utiles, ne s'en trouve-t-il pas un assez grand nombre qui se pressent pour se produire & pour étre employées? Qu'il se serve de ceux qui le veulent, où qui le recherchent & qu'il laisse en repos ceux qui le quittent, & qui ne veulent plus même songer à luy. A la bonne heure qu'il les estime des fauvages, des gens de l'autre monde, inutiles à tout, & des personnes sans esprit. Tous ces reproches leur font de grandes loijanges. Il y a déja long-temps que S. Paul l'a dit, qu'il

130 II P. des Med. de S. Th. est impossible de plaire au monde, & d'estre serviteur de J. C. mais. Iesus-Christluy-méme n'a-t-il pas dit ces paroles dans lesquelles une ame trouve un fond inepuisable de consolation,& de joie au milieu des plus cruelles persecutions, Si le monde vous hait, disoit autrefois cet aimable Maistre à ses disciples pour prevenir leur crainte, où pour adou-Foan. 15. C. cir leur douleur, scachez qu'il m'a hay avant vous. Si vous étiez du monde, le monde aimeroit ce qui est à luy: mais parce que vous n'étes point du monde, & que je vous ay choisis & separez du monde, c'est pour cela que le monde vous hait. Souvenez vous de la parole que je vous ay dite: le serviteur n'est pas plus grand que le maistre. S'ils m'ont persecuté, ils vous persecuteront aussi. Que le monde apprene combien ces ames sont peu touchées de toutes ses plaintes. Elles aiment bien mieux ses reproches que ses louanges, & ses persecutions que ses caresses: parceque c'est une preuve qu'on commence du moins à travailler pour acquerir la vertu, lors qu'on

Firrutis armundo odio habefur les vertus Chrestien. 131
est persecuté du monde. dit S. Thomas aprés S. Chrysost. & comme gar
adjoûte S. Gregoire, le blâme dont nos
le monde veut couvrir ces ames sain- a p
tes est une tres-grande recommanda- est.
tion de leur vertu.

Perveriorum derogatio vitæ nostræ apa pprobatio est.

D. Th. in Caten. aurea lo. 15.ex D. Chrysoft, ib.

## 老老子是我是我

#### S. DIXIEME.

Du bon heur de cét estat, & combien il est necessaire au monde.

Ais que le monde est injuste & aveugle, & qu'il connoit bien peu d'où luy vient son bonheur. Il croit que ces ames qui voudroient perdre de veuë toutes les choses de la terre pour ne penser qu'aux choses du ciel, & que le seul desir de servir Dieu, tient cachées, sont inutiles au monde: & cependant ce sont elles, qui par leurs prieres & par leur vertu le conservent, & sans elles le monde periroit. C'est ainsi que Tertullien répondoit autre-

132 II. P des Med. de S. Th. fois aux Payens lors qu'ils faitoint la même plainte contre les Chrétiens, qui embrassoient la foy & en l'embrassant quittoient toutes les vanités & les folies du siecle. (Car le monde à toûjours esté ce qu'il est, & il sera toûjours sans doute ce qu'il a esté autrefois. ) Pouvez-vous avec justice, disoit ce Pere, reprocher aux Chrétiens d'étre inutilles au monde: Eux qui ne cessent jamais

Qui pro vobis quoque, vero Deo preces fternunt. Tertul.Apolog. cap. 43.

d'offrir à Dieu pour vôtre conservation leurs prieres, & qui pour les rendre plus agreables, les accompagnent des marques d'un cœur humilié & aneanti: Mais ne le sçait-on pas, dit S. Augustin, combien ces ames faintes sont necessaires au monde, combien l'exemple de leur vie qui jette toûjours assés de brillans pour se déconvrir, comme la lumiere qu'on veut cacher se découvre par les rayons qu'elle jette : à de pouvoir pour persuader la vertu, quoy qu'on ne ligunt qua voye par leur corps dans cette refrai-

nobis te qui les cache.

corum animus in oranionibus profit & vita ad exemplum, quorum corpora videre non finimur. D. Aug. lib. de moribus Eccl. cap. 31.

Que deviendroit le monde, si ces ames laintes ne s'opposoient à Dieu pour appaifer sa colere, où comme parle S. Gregoire, si Dieu dans ces ames, ne s'opposoit à luy-même & si par la rigueur de leur penitéce elles ne satisfaisoient à la Justice divine. C'est pour cela qu'un Pere à dit excellamment que ces ames faintes sont comme la moële du monde. Parce que, dit-il, comme tandis que la moële est entiere, l'arbre conserve & la vigueur & la beauté de ses feüilles, de ses fleurs, & de son fruit: & lorsque la moële est consumée, les fleurs & les fruis tombent, les feuilles se flétrissent, & tout l'arbre devient sec; ainsi tandis que les Saints seront dans le monde, le mon-medulla de sera confervé dans cet ordre, mais quamdiu in aussi-tût que les predestinés cesseront arbore fuedestre, le monde sera détruit. Et rit comme autrefois (adjoûte ce Pere ) semper flolorsque les Israelites qui estoient te ret: peuple saint & éleu de Dieu sortirent comestá d'Égypte, ce vaste royaume fut com- fuerit, tota me exterminé, & par la vengeance paulatim que l'Ange en prit sur tous les pre- marcescenmiers nais, & par le naufrage que fic & quan-

Cum ipfo fe erigunt contra ipfum, eofque divina vis opponit fecum. D. Greg. lib. 19. Mor. 6.

Medulla hujus mundi funt homines fan-&i. Imperf. in Matt. Hom. I.

do ficcatur:

134 II. part. des Med. de S.Th.

diu sunt si- sit toute l'armée dans la mer rouge: deles stat ainsi lorsque les Saints manqueront iste mun-dans le monde, ce sera alors que le dus. Nam sicut egre- monde cessera d'estre ce qu'il est.

dientibus Israëlitis de Ægypto, exterminata est Ægyptus, sic & sancti cum de mundo isto desecerint,

cafurus est mundus.

Que les pensées de Dieu sont bien differentes des pensées des hommes! Qui l'auroit jamais crû que ces ames que le monde méprise, qui se cachent, & qui ne vivent que dans l'obscurité & dans les tenebres, qu'elles voudroient rendre plus grandes, pour étre mieux à couvert & n'estre jamais veues, sont neanmoins tout ce qu'il y a de plus precieux, de plus grand dans tout l'univers, & qu'elles sont comme les resforts cachés qui font mouvoir toute la machine du monde. Quand est-ce que le monde finira dit S. Thomas, & que Dien arrestera le cours du ciel qui conferve mainte-. tog Toging nant cet ordre établi dans tout ce monde visible ? Il est vray , répond ce Pere, que c'est un mystere caché, & que les Anges mémes du ciel ne le sçavent point, où qu'il ne leur est

fur les vertus Chrétiennes 135. point permis de le dire: mais pourtant parlant en commun, & fans determiner le temps en particulier, le monde finira lorfque le nombre des Cum compredestinés sera accomply: parce que plesus sfuetout le monde ne subsiste que par rit numeleurs prieres, & ne travaille que stinatorum. pour leur gloire. Que David avoit D. Th. q. 5. bien raison de s'écrier: O Dieu com- de Pote. a.s. bien me paroit grande la gloire, dont Pf. 138. vous honnorez vos amis. Parcourez toutes les provinces, tous les royaumes, tous les empires de l'univers:jettez le yeux sur toutes les republiques du monde: confiderez cette vicissitude des saisons & des temps, ce changemet continuel de tous les elemens qui se détruisent & qui se reparet, le cours de toutes les planetes, en un mot l'ordre de tout le monde; tout cela subsistera jusqu'à ce que le dernier éleu le dernier predestiné paroisse dans le monde, qui peut étre naitra sur la paille, & mourra sur un fumier. C'est luy que toute. la nature attend: & lorsque ce nobre que Dieu à choisi sera accoply, ce sera alors que le pouvoir de tous les Roys, & la distinction de tous les

dus, Ad He

136 II. P. des Med. de S Tho:

royaumes, & le commerce de tous les peuples cefferont; les elemens, les temps, & les faisons finiront leurs viciffitudes, les cieux arréteront leur cours : parce que ce nombre faeré & pretieux étant achevé, tout le reste est inutile, & ce n'est que pour leur gloire où par leur merite que tout le monde subsisse. C'est ainsi donc que le monde est injuste lors qu'il se plaint de ces ames qui pour vivre chrétiennement, & pour remplir leur vocation dans le Chriftianisme & dans une religion de qui l'autheur meme Jesus-Christ a toùjours vecu dans le mépris & l'humilité, se retirent autant qu'elles peuvent du commerce du monde, abandonnent ses vanités & ses pompes, n'ayant qu'un feul regret d'y avoir été autrefois engagées, & de né l'avoir pas abandonné affez tôt. Ce font elles de qui le monde tout entier n'est pas digne, comme dit S. Paul, sans én excepter mêmes les sceptres & les couronnes: & si elles méprifent & toute sa grandeur & toute sa

gloire, ce n'est que par un secret sentiment de generosité que la gra-

Quibus dignus non erat mundus. Ad Hebre.11. 38. fur les vertus Chrestien. 137 ce leur inspire, leur faisant connoistre, que pouvant posseder un Dieu, & ayant été rachetées par son precieux sang, elles valent infiniment mieux. Ce sont elles qui comme parle Job. S'aneantissant en la presence de Dieu soutiennent tout le monde par leurs prieres: & si Dieu à acoutumé de les abaisser & de les tenir cachées, il semble que ce n'est que pour les en rendre le fondement par leur humilité.

Sub quo curvantur qui portant orbem.
10b 9. 13.

# \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

s. ONZIE'ME.

Conclusion de tout ce discours de S. Thomas: Qu'il faut aspirer à ce dernier estat par l'acquisition des vertus.

T Out ce que nous avons dit jusqu'à maintenant de S. Tho. & cette distinction des vertus, où des manieres différentes de les pratiquer, & tous ces excellens principes qu'ils nous a expliqués dans un

feul Article, nous font affés connoistre, que nous devons comme disoit autresois David d'un homme juste, établir au milieu de nos cœurs trois degrés differens de la vertu, que la raison, la grace, & la sainteté distinguent: & que nous devons aspirer à cet état le plus élevé de tous, où la vertu étant consommée autant qu'elle le peut être sur la terre, elle nous donne une parsaite ressemblance avec Dieu.

Afcefiones in corde fuo dispofuit. Pf. 82. v.6.

dii pomane

Il n'y a point de sainteté qui ne soit rensermée dans l'état du chrestien: & quelque élevé que soit ce degré que nous avons expliqué, où une ame par une ressemblance parfaite, & une conformité de volonté, est comme toute transformée en Dieu; il n'est pas neanmoins au dessus des devoirs & des obligations que le Christianisme nous impose: puisque cet état où la religion de Iesus-Christ nous a mis, nous oblige de nous rendre semblables à Dieu par la fainteté de nos actions, & d'être parfaits comme le Pere

secti sicut celeste est parfait.

pater vester cælestis persectus est. Mat, 5.c.

sur l'acquisition des vertus 139

Que croyez vous que c'est que le Christianisme, dit un Pere, sinon une imitation de Dieu autant que la nature en peut étre capable? Et on ne peut douter, adjoute ce Pere, que cette definition ne soit tres-juste: puisque si l'on considere la Divine Ecriture, on trouvera que l'homme dans sa premiere production a êté fait à l'image & à la ressemblance de Dieu, non seulement par les dons de la na-definitioni ture, mais beaucoup plus par les dons de la grace, & par les vertus qui le rendoient un ouvrage de sainteté. \* Or il est evident que la fin & le dessein du Christianisme est de faire revenir cette ancienne felicité, & cette innocence qui a esté perduë; On ne scauroit donc non plus douter que cette definition ne soit tres-juste, lorsqu'on dit que le Christianisme est l'imitation d'un Dieu, & que tout le dessein de la religion est de faire des images parfaites de la Divinité, & de reparer les traits que le peché avoit gatés. homo redu-

naturæ vinæ. D. Greg. Niff. Prof. Stiana.

Ac nemo tanqua immodicæ noftræque humilitatem naturæ fuperanti obtrectet. Nam .... & prima hominis fabricatio ad imitationé Dei similitudinis c-Christianismi professio est uc

catur ad priffinam & antiquam felicitatem. Si igitur antiquitus homo Dei similitudo erat : forsitan haud absurdam & à proposito alienam secimus definitio140 II. P des Medit. de S. Th.

nem, qui imitationem divinæ naturæ Christianismum esse pronunciamus. Gregor. Missen. de Prosess. Christiana.

Argumentum pessimi turba. Senecca.

Il faut donc commencer à monter sur ce premier degré & prendre ce principe pour la conduite de sa vie: Ne faire jamais rien dont on ne puisse rendre raison: Examiner avec foin tous les objets qui se presentent fans se laisser surprendre par la seule apparence : estre persuadé que la regle la plus infidelle qu'on puisse jamais suivre est l'opinion du vulgaire, où ce qu'on appelle l'esprit du monde, qu'on ne doit jamais rien donner au seul plaisir; parce que le plaisir ne peut étre jamais permis par luyméme, & qu'il n'ya rien de plus opposé à la vertu. Mais ce n'est pas fur ce degré qu'il faut s'arrester, puis qu'on n'y trouve que les Philosophes, qu'il n'y a que la seule raison qui y regne, & que ce n'est pas là qu'on peut trouver une veritable felicité. Car comme dit S. Augustin Peut-on dire qu'il y ait une verita-

Peut-on dire qu'il y ait une verita-Ncc est ble sagesse dans toutes ces choses que vera sapien- la Prudence choisit, que la Force tia que ineentio - execute, que la Temperance modere,

fur l'acquif. des vertus. 141 nem que la fustice distribue si tout cela in his quæ n'est pas raporté à cette derniere sin prudenter & cette felicité eternelle qui nous est discernit, promise, lorsque Dieu sera toutes gerit fortichoses en tous.

ranter, jufteque diffribuit, non in illum dirigit fine ubi erit Deus omnia in omnibus æternirate certa, atque pace perfecta. D. Aug. l. 19. De Civit.c. 20.

Quelque Prudence qui paroisse dans la conduite des affaires, quelque Force qu'on montre dans les accidens différens de la vie, quelque moderation qu'on garde dans les plaisirs, quelque égalité qu'on observe dans le commerce, que serviroient toutes ces vertus, s'il est permis d'appeller des vertus ce qui ne s'arréte que sur la terre; si elles ne peuvent pas nous conduire à cette derniere fin, & meriter ce bon-heur eternel.

Il faut donc s'élever sur un second degré où la raison obëyt, & la grace commande, & où les vertus commencent d'étre chretiennes. Il faut n'agir que par un motif d'amour & de charité: puisque sans ce mouvement & cette impression toutes les vertus seroient inutiles & steriles, &

142 II. part. des Med. de S. Tho.

D. Th . 2.2. comme un cadavre sans ame: Car 9. 23. 4. 2. c'est la charité seule dit S. Tho. qui ad z. donne la vie à l'ame comme c'est l'a-

13.3.

me seule qui donne la vie au corps. Et S. Paul n'a-t'il pas dit: Quand j'aurois distribué tout mo bien pour nourrir les pauvres; & que jaurois livré mon corps pour estre brusté, si je n'avois point la charité, tout cela ne me serviroit de rien. Il faut donc s'élever au desfus des sentimens de toute la nature, se resserrer dans les bornes de la seule necessité, avoir horreur de tout ce qui tient du plaisir des sens, combattre sans cesse toutes ses passions, renoncer aux moindres inclinations d'une nature corrompuë, fuir les visites & les entretiens inutiles pour songer uniquemot& à loifir, à ce qui est necessaire. Et dans cette fuite & cet abandonement de toutes les choses du ficele imiter ces ames faintes, qui comme parle lob se batissent des solitudes,

Iob. 3.

ædificare est à secreto cordis terrenorum defiderio-

Solirudines Adificant sibi solirudines; c'est à dire expliqueS. Greg.qui chaffent du secret de leur cœur le tumulte des desirs de la terre, & qui das le silence& le repos, d'un cœur tranquille soupiret

sur l'acquis. des vertus 143 aprés le repos d'un bon-heur eternel, rum tumul-

Enfin il reste un troisième degré tus expelle-& le plus élevé de tous, qui semble intentione estre reservé pour une sainteté con- aterna pafommée: lorsqu'une ame non seule- triæ in ment rapporte tout à Dieu; mais auf- morem insi qu'elle est faite un meme esprit tima quieavec luy, & qu'elle est toute transformée par une entiere conformité D. greg. ibid de volonté. C'est dans cét état comme nous avons dit que l'ame s'éleve si fort au dessus de tous les sentimens de la nature & de toutes les passions, qu'il semble qu'elle les oublie, & qu'elle perd l'idée méme des choses de la terre, ne pouvant pluss'y appliquer fans fouffrir un extréme tourment : comme l'on dit de la divine Catherine de Siene qu'elle estoit obligée de se faire une tres grande violence pour perdre seulement pendant quelque moment le souvenir des choses du ciel. Il est vray qu'il est tres difficile de s'élever si haut, & que Dieu demande une grande fidelité à une ame qu'il veut faire monter sur ce degré. Mais pourtant puisque l'amour est un feu qui ne dit jamais c'est assés,

144 II. P. des Med. de S. Tho.

& qu'il a des aisles de feu, comme parle l'Ecriture pour voler toûjours plus haut, il faut du moins avec le fecours de la grace faire tous ses efforts pour pouvoir approcher de cét heureux estat.

Il faut donc tâcher de mourir entierement à toutes les choses du monde, à tous les desirs de la nature, à tous les plaisirs des sens, à toutes les pretentions de l'amour propre, à toutes les amitiez les plus innocentes, à tous ses interests quelques faints qu'ils paroissent pour son avancement propre, & le progrez qu'on pourroit faire dans la pratique de la vertu: & ainfi dans ce denuement de toutes choses, & dans cét abandonnement de soyméme, ne vouloir, ne regarder rien quelque saint qu'il puisse étre & qui n'est pas Dieu: faisant comme cette ame fainte des Cantiques, dit faint Thom. qui ne demande pas les benedictions & les dons de ce divin Epoux, mais qui veut s'unir à luy-même : puisque comme disoit autresois ce grand serviteur de DieuDom Barthelemy des Mar-

fur l'acquis. des vertus. 145 tyrs Archevéque de Brague, ce n'est pas une lame d'or quelque precieuse qu'elle foit, qui peut empécher, borner & nous priver méme entierement de la veuë. Representez-vous, dit le Bien - heureux Albert le Grand que vous devez vivre comme une de ces ames fepa- Mag. lib. de tées de leurs corps, qui sont déja Des cap. &. dans l'Eternité & au delà de tout ce monde, & qui dans cét estat ne fongent plus ny aux vicissitudes des saisons, ny a la difference des temps, ny aux prosperités, ny aux adversités, ny à tout le reste qui se passe sur la terre, qui ne regardent toutes ces choses qu'en Dieu & dans cette verité eternelle. qui seule remplit tout leur esprit. Ou bien representez-vous, ajoute encore ce saint, que vous devez vivre comme un Ange vivroit dans un corps qu'il se seroit luy - même formé, qui luy seroit parfaitement soûmis, & qui ne luy serviroit que comme d'un voile pour le cacher. afin de n'étre pas connu, ou comme d'un instrument pour agir, & accomplir la volonté de Dieu. En-

adhæren.

146 II. P. des Med. de S.Th.

Ac si nihil fit præter Deum & ipsam animam. ibid.

fin representez - vous qu'il n'y a que Dieu seul, & vous seul dans toute la nature. Qu'il n'y a point de creature dont la veüe ou méme le seul souvenir puisse arréter vôtre esprit, ou dont le desir doive occuper vôtre cœur: & que dans cét estat qu'on peut appeller à vôtre égard d'aneantissement de toutes choses, il n'y a que Dieu seul à qui vous puissez penser, où que vous deviez aimer.

Mais ce sera de ce dernier degré qu'il faudra encore parler dans la derniere partie traitant de l'union intime de l'ame avec Dieu, & de cet état heureux où l'ame par la contemplation se transforme toute en luy: & il faut seulement remarquer icy, que c'est par la distribution de tous ces degrés, & par ces excellentes regles que S. Tho. nous a données, que nous pouvons connoistre le progrés que fait une ame dans l'acquisition des vertus, où ce qui luy manque pour les avoir acquifes; & on doit toûjours s'exciter davantage & travailler avec plus d'ardeur, julqu'à ce qu'on soit venu à cet

Sur l'acquif. des vertus 147 heureux état, où du moins qu'on en approche, qu'on sente au dedans de foy-même toutes ces dispositions que nous avons expliquées : Que les passions soient si soumises, qu'elles ne previennent jamais la raison, où qu'elles ne l'attirent jamais à leur party: qu'on rapporte à Dieu toutes les choses dont l'usage est absolument indispensable: & que ne les prenant qu'avec une tres-grande moderation pour les necessités de la vie; on ne les prenne auss jamais autant qu'il sera possible, que dans une actuelle dependance de sa tressainte volonté : Enfin que l'esprit & le cœur soient si remplis, & si occupés de Dieu seul qu'on perde presque le souvenir de toutes les choses du monde.

Aprés toutes ces regles ainfi établies funtous ces principes si solides, il ne reste que d'adjoûter avant de finir un excellent document que donne le docte Cajetain, comentant S. Thomas afin qu'on sçache bien l'ordre qu'il faut observer dans la pratique de la vertu, & qu'étant artiré par la beauté & le bon-heur

nis fallin

qu'on voit sur ce dernier degré, on ne se precipite pour y courir avant de s'être exercé autant qu'on doit dans les degrés precedens.

Il est vray, dit ce sçavant Cardi-Cajetan. in nal, que cet état de la vie contem-2. 2. 9. 82. plative est le plus heureux de tous les états: Mais il est extremement

important que ceux qui conduisent Notent les ames pour les faire avancer dans qui alios in les voyes de la sainteté y prenent bien via Dei instruunt ad garde, & les avertissent de travailler tres serieusement à dompter leurs profectum , passions par laquisition des vertus, spirituale & diligende patience, de douceur, d'humiliter efficiat té, & savant que de vouloir s'élever ut priùs in sur ce degré. Car manque de cet exervita activa cice qu'on doit poser pour fondement exerceant nous en voyons plusieurs qui ne voueos quos instruunt, lant pas marcher dans les voyes de quam con-Dieu, mais qui voulant sauter les remplatiodegrés, aprés avoir employé plusieurs nis fastigiū années à la contemplation, qu'on fuadeant. peut bien croire n'être dans cet état Oportet fiquidé prius qu'une simple speculation d'esprit, se passiones tronvent vuides de toutes les verdomare hatus, impatiens, coleres, superbes, si bitibus māl'on les touche de ce côté où leurs paf**fuetudinis** sions se trouvent encore tres vives. patientiæ

sur l'acquis. des vertus. 149

Il faut donc commencer mainte- liberalitanant de travailler tout de bon : il tis, &c. qua faut appliquer tous ses foins, & toute l'ardeur dont on peut estre capable, pour acquerir les vertus afin de se disposer pour recevoir cette hujus dessegrace la plus grande que Dieu puis- com multi fe communiquer à une ame dans cet état d'une vie mortelle, c'est à dire cette union intime avec luy, & pour viaDei poétre élevé à ce degré sublime de contemplation : parce qu'il est écrit un tempoqu'il n'y a que les purs de cœur ris vitæ suæ qui voyent Dieu, & qui puissent entrer dans cette connoissance sublime, qui est une participation de la beatitude du ciel : & cette pureté dit S. Thomas ne se peut acquerir qu'en purifiant le cœur des desirs dereglés, ce qui se fait par l'exercice des vertus & des dons du S. Esprit. modi tan-Que ceux donc , pour finir avec le guurur. meme faint Thomas qui l'enfeigne 9.182. a. z aprés S. Greg. qui veulent s'élever jusqu'au sommet de la contemplation, s'exercent premierement comme dans præambula un champ de combat par l'acquisition de toutes les vertus. Car cette grace

ad contemnon ambulantes fed faltantes in Aqua mulcontemplationi dedeinvenititur, impatiétes, superbi, si Cajet.in 2.2

& dispositipuratio affectus ab

150 11. P. des Med. de S. Th.

inordinatis étant la derniere de toutes, on doit affectionib<sup>8</sup> la regarder comme une grande re& hæ műditia cordis
fit per virtutes & dopour la pouvoir meriter par l'exerna, D. Th. cice de toutes les vertus:

22. 9.8.4.7.

Qui contemplationis arcem tenere defiderants prius se in campo operis per exercicium probent.

D. Th. 2.2. 9. 18 2. 4.3.

### **非林林林林林林林林林林**

### I. MEDITATION.

De l'humilité qui est le fondement de soutes les vertus, & du bas sentiment que nons devons avoir de nousmémes.

A premiere & la plus necess. Th. 2.2. La faire de toutes les vertus, & q. 261. de que les Peres ont estimé le sondement de toutes les autres, est l'humilité, ainsi que la terre le plus bas de tous les élémens est comme le sondement, la base & le centre du

monde. C'est l'Humilité dit S. Tho. qui parmy toutes les vertus morales s'approche le plus des vertus Theologales, scavoir qui regardent immediatement Dieu, la Foy l'Esperance, & la Charité: & en quelque manière Elle tient le premier rang parmy toutes les vertus parce qu'elle tient & l'esprit & le cœur soumis, & qu'elle le tient toujours ouvert pour recevoir la grace comme une influance celeste: De sorte que si la Foy est comme la premiere de cet edifice spirituel de la grace l'humilité ouvre le cœur pour la recevoir, & c'est en ce sens qu'elle est appelée le fondement de cet edifice : & que S. Aug. a dit, fi vous voulés élever bien haut cet edifice de la vertu & de la fainteté songez premieremet à bien êtablir le fondemet de l'humilité. Il est donc juste de comencer tout de bon & tres-serieusement une fois à nous connoitre nous mémes, d'entrer fort avant dans le bas sentiment de nostre neant; étre tres sinceremet persuadés qu'o ne sçauroit jamais nous faire une injure; que nous n'aurons jamais sujet de nous plaindre, quel-

Humilitas propinquifma virtutibus Theogicis. in 4. d. 33. q. 3. ar. 3. Primum lo. cum tener. 2. 2. 9. 161. ar. 5. Præbet hominem fubdieum &: paculum ad fuscipiendű influxum divinæ gra-

Cogitas magnā fabricam coftrucre celfitudinis de fundaméto prius cogita humilitatis, D.Th. ibid.ex.Aug. de Verb. Dom.Ser.10

G 4

152 II. P. des Medit. de S.Th.

que mauvais traitement qu'on nous puisse faire; qu'il n'y a point d'office & d'exercice si abjet & si bas, auquel il ne soit tres juste que nous foyons occupés: & nous devons faire profession de ceder à tous, & de nous soumettre non seulement à ceux qui sont au dessus de nous, mais auffi à nos égaux & abfolument à tous; nous imaginant qu'il n'y a point dans tout le monde un lieu qui puisse étre asses bas pour nous, & qu'il faudroit rentrer dans le neant pour trouver un lieu aussi bas que nous le meritons. Confiderés donc ces trois choses, qui vous fairout entrer dans tous ces sentimens.

1. La grandeur de Dieu devant qui nous ne fommes qu'un neant.

2. L'exemple de Jesus-Christ qui est entré dans le plus grand de tous les aneantissemens.

3. L'estat de pecheurs où nous sommes, qui ne merite que toute sorte de consusson.

### I. POINT.

Considerés donc quel rang nous pouvons tenir dans le monde, si nous nous comparons à la grandeur de Dieu devant qui nous ne fommes que cendre, & que poufsiere, bien moins qu'un atome, & absolument un neant. Puisque fisi nous avons l'étre nous le recevons à tous les momens & par une action continuelle de Dieu: comme l'air dit S. Tho. ne reçoit et ne servatio luconserve la lumiere que par une action continuelle du soleil. Dieu à produit toutes choses, dit David par sa parole, Dixit & facta sunt, & il a voulu nous faire concevoir non feulement que toutes les creatures & tous ses ouvrages étoint autant de paroles & de voix, qui louoient fans cesse sa grandeur, dit S. Aug. & que par leur different mélange, tibi omnia & leur varieté elles faisoint comme resonant un concert, pour benir sans cesse coditorem, leur autheur: mais aussi il a voulu D. Aug. in nous faire comprendre la dependance la plus grande qu'on puisse jamais imaginer: que nous depen- cies creatudons autant de Dieu, & de son ac- rarum votion, comme la parole depend de quadam celuy qui la prononce; & que pour creatorem le dire ainsi, Dieu pourroit seul laudantium

Sicut concontinuatum influxu à fole. D. Th. 1. p. 9. 104. a. I.

Vndique Pf. 26. v.9.

Ipla fpe-

154 II. P. des Med. de S. Tho. lement en fermant la bouche, ceffant de parler & d'agir, nous anean-

Helas vanités des hommes devant qui vous élevez-vous? Il est juste, O Mon Dieu, que je marche toûjours aneanti devant vous, & fi le Sage a dit qu'il n'y a rien de plus insuportable qu'un pauvre superbe, que seroit-ce un neant superbe devant vostre grandeur infinie.

11. POINT.

Mais considerés de plus quel doit étte nôtre sentiment, lorsque nous voyons un Dieu dans le plus grand aneantissement qu'on puisse jamais imaginer. Qui l'auroit jamais cru, qu'un Dieu peut descendre si bas, que d'étre aux pieds des animaux? Le monde n'avoit pas encore connu ce dernier degré d'abaissement, & l'on croyoit que le plus bas de tous étoit d'être reduit à un hôpital abandonné de tous, sur la paille, aux pieds du reste des hommes. Mais un Dieu à trouvé la maniere de s'aneantir d'avantage, s'abaissant jusqu'aux pieds des animaux : afin que dans quelque aneantissement

que l'homme puisse descendre, il trouve encore qu'un Dieu est defcendu plus bas. Helas Mon Dieu où est - ce que descendra maintenant l'homme, aprés que vous avez pris sa place, & que vous vous étes abaissé dans l'état le plus humiliant qu'on puisse jamais imaginer. ç'a été pour nous donner l'exemple, que Dieu est descendu si bas, & nous devons nous representer que c'ét dans cet état d'ancantissement qu'il nous dit Discite àme:apprenés de moy, non pas explique S. Tho. aprés S. Aug. non pas de produire dum fabriun monde, non pas de faire de miracles, mais apprenez de moy, que je suis doux & humble de cœur.Rougissons donc de nous élever, où de vouloir paroistre : & concevons Tho. bien qu'il n'y a rien de plus insu-portable, comme dit S. Bernard, que lors qu'un Dieu de Maiesté & corde, de grandeur s'abaisse, un petit ver- Matib. 11, misseau ose s'elever.

care, non in mundo mi-In Cate. D. Sed quia

Non mun-

III. POINT.

Confiderés enfin que c'est au dedans de nous-mémes que nous portons la principale cause de nôtre hu156 11. P. des Med. de S. Th.

Humilia- dointio tui in qu'a medio tui. deu Mib. 6. 14. Pro peccato originali Dio fecundum rigorem jufitiz debetur etiam anhiilatio tero

D. Th. in 4. d. 46. a. 2.

Misericordiæ Domini quia non sumus consumpti. Theren, 3.

miliation, comme parle un Prophete, & le principal motif, qui nous doit remplir tous de confusion, Car qu'elle confusion ne nous est pas deuë, si nous nous considerons en qualité de pecheurs ? Puisque si Dieu nous traittoit avec toute la rigueur de sa justice, dit S. Tho.le peché le moins volontaire de tous, c'est à dire le peché d'origine, meriteroit non seulement que nous fusfions privés de la veuë & de la poffession de Dieu; mais aussi que nous fussions aneantis : Et c'est pour celà dit ce Pere que les reprouvés mémes au milieu de leurs tourmens. confessent sans cesse, que si Dieu leur conserve l'être , c'est un effet de sa misericorde qui se méle avec sa justice. Ainfi donc fi nous connoissions bien ce que nous sommes, nous devrions marcher fans cesse les yeux & la face baissés contre terre, sans jamais ofer les lever. Et puisque, felon la remarque de S. Anselme, il. est tres vray, qu'offençant Dieu nous offencons toutes les creatures qui font ses ouvrages. & qui ont droit de venger l'injure que nous luy faisons; nous devons nous éta-

Blir solidement dans ce principe, qu'ayant une fois offencé Dieu, nous ne pourrons jamais avoir aucun sujet de nous plaindre, & que nous meritons encore infiniment davantage quelque mauvais traitement qui nous puisse arriver. REFLEXION.

Qu'il ne m'arrive jamais, O Mon Dieu de vouloir m'élever, où de vouloir paroitre. A vous donc mon Seigneur difoit autrefois Daniel toute sorte de gloire, à nous toute sorte de confusion. Que je cherisse, O Mon Sauveur cette vertu, de laquelle vous avés voulu vous proposer pour exemple: & puisque maintenant vous étes descendu dans le plus grand aneantiffemet qui puisse étre jamais; que je m'abaisse toûjours, que je descende sans cesse, Humiliarus pour m'aprocher de vous. Je le dis sum usquedonc aujourd'huy & je le dis du quaque plus profond de mon cœur : que je Pf. 118. veux trauailler à m'humilier de toutes les manieres, & je consens O Mon Dieu pour punir ma superbe passée & pour m'apprendre ce que je dois être, que tout le monde

Tibi Domine justitia, nobis autem confusio faciei.

158 IF. P. des Med de S. Tho: m'humilie. Auffi, O Mon Dieu, suisje assez convaincu, qu'aprés vousavoir offencé, c'est assez pour moy, & qui me doit suffire, de n'étre pas aneanty.

# \$6.26.26.36.36.36.36.36.36

### II. MEDITATION.

Du desir de souffrir, & de l'amour de la Croix.

D. Th. 2.2. q. 123. de Fortitud.

L'Humilité ne sçauroit jamais étre fort éloignée de l'amour de la Croix & de la souffrance, & il ne nous est pas plus necessaire de desirer d'étre humiliés, que de desirer de souffrir. De quelque côté que nous nous tournions, nous trouvons par tout la Croix. Jesus-Crist la mise dans le sondement de son Eglise pour la soutenir, Dieu en a fait, disoit sainte Catherine de Sienne, un pont pour pouvoir passer de la terre au ciel: & c'est la figure la marque que tous les élus doivent porter sur leur front, pour étre re-

connus par ce caractere de predeftination. Mais enfin tout le monde ne fe plaint-il pas, que la vie n'est remplie que de croix? Il est donc tresnecessaire d'en imprimer bien profondement l'amour dans le cœur; & il faut nous y exercer fans ceffe, jusqu'à ce que nous en soyons venus à cet heureux étar, que non seulemet nous les souffrions sans nous plaindre, mais aussi que nous les embraffions avec plaifir, & qu'enfin nous les desirions avec ardeur. Confiderez ces trois degrez, que S. Bernard & S. Thomas aprés luy ont distinguez de l'amour de la Croix.

Le t. est de souffrir pariemment & fans se plaindre les afflictions & les croix que Dieu nous envoye.

Le 2. de les recevoir avec plaisir, & les embrasser avec joye.

Le 3. De les desirer avec ardeur. SEE MENT. POINT.

Considerez donc que le premier & le plus bas degré de cette vertu de l'amour de la Croix, & dont l'exercice nous est absolument indispensable, est de souffrir sans mur-

portar benter, amplectitur ardenter. S. Bern. let. 1. de S. And. D. Tho. Op. 160 II. P. des Med de S. Th.

Suftinet patienter.

Mediciaufieras potiones propinant infirmis ut conferant fanitatem. D. Th. 1. 2. 4. 87: a. 7.

murer, & fans se plaindre, & de recevoir avec une entiere relignation, & une tres-parfaite soumission à la providence de Dieu, tout ce qu'il luy plairra de nous faire fouffrir. Mais pourrons - nous jamais nous plaindre, si nous considerons, dit S. Thomas, combien il faut prendre de medecines bien ameres pour conserver la santé du corps: Dans l'estat où nous sommes & au milieu de la corruption de la nature ne fommes - nous pas malades? C'étoit dans l'estat d'innocence, ajoûte ce Pere, comme dans un estat de parfaite santé que l'exercice de toutes les vertus estoit bien facile: & il estoit bien juste aussi qu'une sainteté entiere fut accompagnée d'une grande douceur & d'une grande felicité. Mais mâintenant que cette innocence & cette santé de l'ame est perduë; c'est une necessité que l'homme apprenne à acquerir la vertu avec peine, puis qu'il n'a pas sceu la conserver au milieu de ce bon-heur. Enfin nous devons estre persuadez que le dessein de Dieu n'est que de nous purifier

du desir de souffrir. 161 par toutes les souffrances, qu'il repand des épines sur toutes choses, pour nous empécher de nous y prendre : & que comme dit David, Dien considere luy-même avec & dolorem soin toutes les afflictions & toutes les confideras, peines, pour choisir celles qui nous ut tradas sont les plus necessaires, & pour nous eos in maobliger à nous jetter entre ses bras. II. POINT.

tu laborem nus tuas. Pfal. 9.

Mais ce n'est pas encore assés pour un chrétien, & ce ne seroit que souffrir en Philosophe: puisque la seule raison nous fait assez connoistre qu'il faut avoir cette soumission aux ordres de la providence de Dieu. Il faut donc monter à un degré plus élevé, il faut benter. recevoir & porter avec joye, & avec actions de graces les croix qui nous arrivent, comme de tresgrands bien-faits de Dieu, & des marques tres - certaines de son amour. Il est vray , ô mon Dieu, Dires cordisoit cet illustre Eleazar, que je poris dolosouffre des cruelles douleurs en mon res sustineos. corps: Mais cependant je me sens 2. Mach. 6. le cœur tout remply de joye, parce que je ne les souffre que pour vous.

Secundum animam vetò propter timore tuum libéter hac patior.

Videbatur fibi fuper roseos stores ambulares?
D. Th. 2.2.
q. 123. a. 8.
Quem diligit Dominus casti.
gat; slagellat autem omnem filum quem diligit.
Ad Heb. 2.6

Quod fiextra disciplinam estis cujus parti cipes sacti sunt omnes ergo adulteri & non filii estis.

Quel devoit estre le plaisir que ressentoit S. Tiburce, dit S. Thomas, lorsque marchant sur des charbons tous allumez; il disoit qu'illuy sembloit ne marcher que sur des roses, Mais quelle joye ne devons nous pas ressentir, lorsque Dieu nous afflige, puisque, comme dir S. Paul, Le Seigneur châtie celuy qu'il ayme, & il frappe de verges tous ceux qu'il reçoit au nombre de ses enfans. Ne vous lassez donc pas de souffrir, ajoute cet Apôtre, Dien vous traite, en cela comme ses enfans: car qui est l'enfant qui n'est point châtie de son pere? Ah je me reprens, O Mon Dieu, & je connois mon bonheur lorsque vous m'affligez: & je le vois maintenant que la plus grande de toutes nos craintes devroit estre de nous voir sans croix : que cela méme nous devroit estre une affliction bien sensible de n'estre pas affligez : parce que , comme raisonne l'Apôtre : si nous n'estions pas châtiez, tous les autres l'ayant esté, nous ne serions donc pas, O mon Dieu vos veritables enfans.

Confiderez enfin que ce n'est pas encore affez pour une ame fidelle, & qu'il reste un troisséme degré où elle doit monter. C'est qu'elle tur ardendoit desirer avec toute l'ardeur dont ter. un cœur peut estre capable, tout ce qu'il y peut jamais avoir de plus insuportable, & que les demons mémes pourroient inventer pour la fai-re souffrir. Parce qu'il n'y a rien de plus grand, & qui rende une ame plus conforme à Iesus-Christ que la souffrance. N'est-ce pas le premier principe de la Religion, que Iesus-Christ, doit tout ce qu'il est luymême à sa Croix: puisque cette humanité sainte n'à receu la Divinité. & la Personne du Verbe, c'est à dire qu'un Dieu ne s'est fait Homme, que pour estre le Redempteur des hommes, & pour mourir fur une croix, au milieu des plus cruels tourmens. Que s'il manquoit quelque chose à la gloire de cette humanité adorable, n'est-ce pas par faCroix & par fes souffrances qu'el- Decebat le se l'est acquis ? Il le falloit ainsi, authorem dit S. Paul, & il estoit raisonnable, salutis co-

Ampledi-

paffionem confummare. D. Ath. Dish. cont. Arr.

Decebat authorem falutis per passionem confummari, confecrari, perfici D. Greg. Naz. or. de Mach. D. Th. in Gom.

rum, per que celuy qui est l'autheur du salut des hommes, qui vouloit les conduire à la gloire, les consommat & les perfectionnat par les souffrances Ou comme disent plusieurs Peres, qu'il faloit que l'antheur du salut des hommes fut même consommé, perfe-Etionné, & s'il faut le dire ainsi, qu'il fut consacré par ses souffrances. Puis qu'il est vray, dit Saint Thomas, que c'est par sa Croix & par ses souffrances que Iesus Christ a merité de recevoir la gloire de son Corps, & que sa Divinité sut connuë & adorée de tout le monde. Helas Mon Dieu que les hommes se trompent, & que leur aveuglement est deplorable, lors qu'ils tremblent à la veue de la Croix! Et n'est-ce pas s'il faut le dire ainsi se ranger du party du demon, que de trembler ou de fuir à la veue où aux approches de ce figne adorable. Cependant peut-il y avoir rien de plus grand, rien de plus faint, rien de plus divin, que de souffrir ? N'estce pas la Croix qui nous rend semblables à Iesus - Christ? N'est - ce pas la Croix qui nous confacre?

des souffrances. Car enfin n'est - ce pas estre confaeré, que d'estre fait à l'image d'un

### REFLEXION.

Quand fera-ce O Mon Dieu que je seray dans cet heureux, état & qu'ayant combatu & vaincu toutes ces petites delicatesses de ma nature, non seulement je souffriray sans me plaindre, mais je fairay toute ma joye, je fairay tout mon bonheur de souffrir. Oseray-je O Mon Dieu repeter ces paroles que disoit ut veniat autrefois Job sur son fumier ne petitio pouvant se rassasser de souffrir : Qui mea; & faira que Dieu accomplisse mon de- quod expesir, & qu'il m'acorde ce que je luy demande: que celuy qui à commancé de me fraper me brise, qu'il délie sa main pour m'accabler, que ce soit mon unique consolation que m'affli-terat : sol-geant sans cesse il ne m'epargne ja-suam& suc-mais. Helas Mon Dieu je n'ose rieu cidat me: & demander parceque je sens assés ma hæc sit confoiblesse: mais enfin, puisque je solatio feay que les croix ne sont que pour mea, ut af-figens me me faire jetter entre vos bras, que dolore non ce n'est qu'un effet de l'amour que parcat. vous avés pour vos enfans, que c'ét lob 6. 8.

Quis det minus : qui cœpit iple me co166 III. Meditation,

tout ce que je puis faire de plus plus pour vôtre gloire, Mon Dieu je ne sçaurois plus écouter ma nature, & je veux commencer aujourd'uy d'abandonner tout mon cœur au desir de soussiris.

## 

### III. MEDITATION.

De trois états dans lesquels nous devons nous confiderer, de Pclerins, de Morts, & de Crucifiés.

C E sont ces trois états qui peufommée, & qui nous détachant de la terre de toutes les manieres qu'on peut imaginer, nous rendent dignes du ciel. Toute la sainteté consiste dans un degagement, & un éloignement de tout ce qui tient de la nature: & c'est pour cela qu'il n'y a que Dieu seul qu'on puisse absolument appeller saint, Quoniam tu solus sanètus, non seulement parce

Pelerin, Mort, Crucifié. 167 que c'est luy seul, qui a toute la sainteté par luy-même, & de son propre fond, mais aussi parceque sa grandeur l'éloigne infiniment de tout ce cercle de la natute, où tous les Anges & tous les hommes sont renfermés. Mais cependant il y a de differens degrés de cet éloignement, où toutes les ames ne sont pas également montées: & il y en a particulierement trois, qui élevent à une sainteté consommée, que faint Bernard avoit le premier expliqués, & que S. Tho. à remarqués aprés luy, de Pelerin, de Mort, & de Crucifié. Confiderés donc dans ser. qua. quel sentiment nous devons vivre à l'égard de toutes les choses du monde, & que nous devons nous confiderer sur la terre.

D. Bern.

1. Comme des Pelerins, nous rendant tres indifferens pour toutes les choses du monde.

2. Comme des Morts, nous rendant infensibles à toutes les choses du monde.

3. Comme des Crucifiés, ayant horreur de toutes les choses du monde.

C'est le premier sentiment que la religion nous inspire, de nous faire considerer comme des Pelerins: puis qu'elle nous apprend que nous ne sommes créez que pour le Ciel; que la grace, qui nous fait les enfans de Dieu par adoption, nous donne un droit aussi constant pour la gloire, qu'auroit un enfant qui tiendroit entre ses mains le testament de son pere, qui le fait son heritier :- & ce qui fait bien connoistre la grandeur de cet état, Dieu pourroit aussi-tôt priver un Bienheureux de la gloire qu'il possede, qu'il pourroit la refuser à un juste, Vos estis qui par la grace à le droit de la posfeder. S. Paul n'a-t-il pas dit ces admirables paroles que déja sur la terre, tandis que nous roullons dans nos miferes, que nous combatons avec nos foiblesses nous sommes les citoyens du ciel, & les domeffiques de Dieu; & pouvons-nous douter qu'en cette qualité, le ciel, ne soit nôtre veritable patrie, & la terre le lieu de nôtre exil. Vivons donc toiljours dans cette pensée, & rendons-

cives San-Domestici Dei. Ad Ephes. 2, 19.

Pelerin, Mort, Crucifié, 169 nous indifferens pour tout ce qu'il y a dans le monde. Qui a jamais

pensé d'établir sa fortune dans un lieu où il ne faisoit que passer? Imitous le Pelerin, qui marche toû- Ad patriam jours, dit S. Bernard, qui s'avance tendit, ad sans cesse, & qui soupire aprés sa patriam chere patrie, & qui ne prenant que suspirar.

ce qui luy est precisement necessaire pour la vie, ajoute ce Pere, aban-vestitum ha donne le reste qui ne seroit que le bens non charger, où l'arrefter & qui regar- vult a

dant enfin avec indiferance les grandeurs des villes, les beautes des compagnies, & tout ce qui se peut quia perepresenter à sa veue, passe toujours, grinus est.

& les régarde seulement en passant. II. POINT:

Mais ce n'est encore que le premier degré de ce detachement. Il faut s'élever davantage: Il faut mourir à toute- les choses du monde, & devenir insensible également à tous ses plaisirs. Ne sont-cepas les premiers élemens de la religion, & la premiere loy que le baptéme nous impose? Puisque, comme dit S. Paul, c'est par ce Sacrement, qui nous fait les enfans de Dicu, & qui

Victum&

Mortui enim estis in illo. Colos. 2. c.

nous engendre à la grace, que nous sommes morts en Jesus-Christ, afin que comme Jesus-Christ mourut fur la Croix à tout ce qu'il y a d'une vie naturelle, ainsi par la grace du Baptéme nous mourions à tout ce qui tient de la nature. Voila Mon Ame qu'elle est la loy qui nous est imposée; voila quel est nôtre engagement, & la promesse que nous avons fait lorsque nous sommes entrés dans le sein de l'Eglise, & de la Religion. Nous devons étre morts, nous devons étre infensibles, & entrans dans le sentiment de S. Bernard, nous devons dire avec luy : je suis mort à toutes les choses du monde, je ne les sens pas, je n'en suis plus touché, je n'y songe pas même; enfin je suis comme un mort qui est devenu insensible, qui ne sent pas les plaifirs, & n'est aucunement touché de ses maux.

Ad omnia mortuus fum, non fentio, non attedo, non curo.

### III. POINT.

Mais enfin il y a un troisième degré plus élevé, & le dernier de tous, pour avoir un parfait detachement du monde. Il faut ne le regarder qu'avec horreur comme un crucifié, c'est à dire un criminel at-

Pelerin. Mort, Crucifie. 171 taché à un gibet, dont la seule veue fait horreur, dont on n'oseroit aprocher & qu'on ne regarde que comme un objet de malediction & d'anatheme. Mais il faut que ce regard soit reciproque, & que comme dit saint Paul. Le monde nous soit cru- Mihi mun-cisié: & que nous soyons aussi cru- dus crucisi-xus est & cifiés pour le monde. le le veux, ego mudo. dit S. Bernard, & nous auffi, Mon Gal. c. 6. Ame disons-le avec ce Pere le veux Ego illi,paque ce soit un retour mutuel. Ie ne riter & iple veux plus regarder qu'avec horreur mihi. les delices du monde, & je veux que la rigueur de ma vie luy fasse aussi horreur. Qu'espere-t-il de moy, & que puis-je attandre de luy? Tout ce qu'il recherche tout ce qu'il desire, tout ce qu'il ayme; les honneurs, les richesses, les plaisirs, que mun-les vanités, tout ce qu'il a me fait dus amat horreur, et m'est une croix, l'uni-sunt, deleque de toutes les croix insuporta- catio carble : Mais je veux aussi que ma ri- nis, honogueur, que ma penitence, que l'a-res, divitia neantissement où je vis, & le mépris vane homique je fais de tout ce qu'il a ; fasse D. Bern. qu'il me regarde comme un crucifié, & luy donne de l'horreur de

III. Meditation. 172

moy: Enfin que le monde me laisse comme je l'ay laissé. REFLEXION.

Helas Monde, plaifirs honneurs, vanités, source de toute sorte de corruption, centre de tous les crimes, element des ames malheureuses, écueil de l'innocence, meurtrier de toute la fainteté, ennemy de Dieu, & qui avez fait mourir l'autheur de la vie : Pleut à Dieu que je ne vous eusse jamais connu, ou que je vous eusse abandonné avant de vous connoistre. J. C. n'a-t-il pas dit à tous ceux qui vouloient le suivre que s'ils étoint du monde te monde aimeroit ce qui seroit à luy. Mais vous n'étes pas du monde, & c'est leur dit- il pour cela que le monde vous hait: Vivons donc O Mon Ame dans ce sentiment, repetons nous fouvant cette parole, qui dans toutes nos peines, dans tous les mépris, & les persecutions, nous remplira de force & de consolation: Nous ne sommes pas de ce monde, & qu'en devons nous esperer ? Toute la source de nôtre bon-heur, l'objet de nôtre esperance, & de

Si de mun do fuissetis mundus quod fuum erat diligeret.

Vos de mundo non eftis: propterca odit vos mundus.

nôtre amour n'est que dans le ciel. Rompons donc une fois O Monde & rompons pour toûjours: c'en est fait je ne veux jamais penser à vous, & vous aussi ne pensez jamais à moy.

### IV. MEDITATION.

De la solitude.

I Lest vray qu'il n'y a guere de I vertu plus necessaire à une ame qui veut s'appliquer solidement à la q. 188. a.8. pieté que la solitude, la retraite, & l'éloignement du monde ; & c'est un desir des plus violens qu'elle a accoûtumé de ressentir, & qui luy fait dire sans cesse comme à David, qui me donnera des aisles de colombe pour m'envoler & pour trouver un lieu de repos. Mais ne pouvant pas s'échaper de ce monde, & rompre tous ces liens de la necessité qui l'arrétent, elle fait comme ces ames faintes dont parle Job, qui se bâtis-

Quis dabi mihi pennas ficut " columbæ & volabo & requiesca. Pfal. 54. Ædificant

fibi folitudine. Iobz4. 174 IV. Meditation,

sent des solitudes, & elle tâche de viure au milieu du monde comme hors du monde, par une fuite & un éloignement de tous les foins, de toutes les solicitudes, de tous les entretiens, de tout le commerce, & autant qu'il se peut, de la veue méme du monde. Il est vray, dit S. Tho. que toute la perfection; ne confiste pas dans cet éloignement, & dans cette fuite, & que comme disoit autrefois un de ces heureux solitaires, Ce n'est que pour acquerir la pureté du cœur qu'on doit chercher la solitude; Mais pourtant on ne peut pas douter que la retraite, & cet éloignement du monde dans lequel tout, jusqu'à l'air même est corrompu, ne soit un tres-grand secours pour acquerir & pour conferver la pureté, le repos, la tranquillité, & de l'esprit & du cœur, & qu'il ne foit bien plus aysé d'oublier le monde, lors qu'on ne le voit plus, & qu'on tâche d'en effacer toutes les idées. Recherchons avec un saint empressement cette folitude, qu'il faut appeller l'élement, ou le lieu natal de la fainte-

Pro puritate cordis foltudo fechanda est. D. The. ex sullat. p. p. té; & confiderons que le S. Esprit nous y attire sans cesse, & nous y conduit pour ces trois raisons qu'un Prophete a remarquées.

1. Il nous y appelle & il nous y conduit, pour nous conferver dans l'innocence, Ducam eam in solitu-

dinem.

2. Il nous y appelle pour nous remplir de lumieres, & parler à nos cœurs: Et loquar ad cor ejus.

3. Il nous y appelle pour nous Ofee. 14. faire goûter les plus pures delices :

Ecce ego lastabo eam.

#### I. POINT.

Pouvons - nous doûter que ce ne foit une necessité entiere de se retirer autant qu'il est possible du commerce du monde, pour se conserver dans l'innocence; puisque le
monde n'est que le centre de la corruption, dont Sodome & l'Egypte
estoient autresois les figures: & il
faut necessairement ou fuir, ou être
envelopé avec luy dans un même
châtiment, vivre dans le même
danger, estre dans les mêmes tenebres. Lorsque Dieu commande à

176 IV. Med. de S. Th.

Ezechiel d'aller parler au peuple. S. Hierôme remarque que ce Pro-Separata phete estoit éloigné de la conversaerat Prophetæ conversatio & iniquorum offendebatur aspecte. D. Hier. in Eze. c. 3. Idem faciebat Moyfes procul à ca aris figens tabernaculum.

Quod cum fuiffet ingreffus defcendebat columna nubis, & stabat ante ofliam tabernaculi. LHC I. 80.

tion du peuple, dont la seule veue le remplissoit de douleur : & ce Pere âjoute, que c'estoit ainsi que Moyse se tenoit separé & à l'écart, autant qu'il le pouvoit : ayant posé sa tante éloignée de celles du reste du peuple; & austi tot qu'il y étoit entré, on voyoit descendre une colomme de nuée qui se posoit devant sa tante, & qui sembloit vouloir le cacher aux yeux de tout le peuple, & le conserver dans la solitude. Mais où estce que leS. Esprit voulut conduire le petit Iean-Baptiste pour en faire un miracle de fainteté, finon dans le desert? L'enfant, dit l'Evangile, croissoit & se fortifioit en esprit; & il demeuroit dans les deserts. Dans les deserts, dit S. Thomas, on l'air est plus pur, le ciel plus ouvert, &

où Dieu se communique avec plus de

familiarité. Mais comment pour-In desertis roit-on esperer, dit S. Chrysostoubi purior me. que le fruit d'un arbre qui est aër eft, cœlum aperti planté proche d'un chemin public & familia-puisse jamais acquerle une parfaite maturité? Eloignons - nous donc, Mon Ame, de ce monde infidele & turbulant, où tout est toujours dans le trouble & dans le desordre; & n'esperons jamais de pouvoir conferver l'innocence que dans la solitude. Qu'avons - nous à faire du monde; & que doit pretendre le monde sur nous?

### II. POINT.

Mais est-ce parmy le tumulte du monde, & les conversations des creatures, qu'on doit attendre que Dieu se communique: & qu'il vienparler au cœur? C'est dans ce commerce avec les hommes qu'il entre, dit S. Jerôme par les cinq fens comme une armée de pensées, qui viennent à foule affieger & attaquer l'efprit; & alors Ubi cogitatio de Deo? comment est-ce qu'on peut avoir seulement la pensée de Dieu? Et ce fut pour cette raison, adjoûte ce Pére, que les Philosophes mêmes quitterent les Villes pour se retirer dans les lieux solitaires & écartés, où ils eussent la liberté de ne songer qu'à la vertu. La premiere disposition dit S. Thom. pour connoître Dieu &

rior Deus.
D. Tho. in
Cat.ex The.

Difficile est arborem juxta viam positam fru ctus usque ad maturitatem fervare, D.chr

D. Hye. li. contra 10-

Reliquerut frequentias urbium.

Introitus exteriorib' ad feipfam. Dio. c. 12.9. 20. 26.

Beati mundo corde, quoniam ipfi Deum videbunt. Matth. 5.

Depuratio affectus ab inordinatis affectionibus, D. Th. 2.2.9.8.4.7.

Mundicia mentis depuratæ à phantasma tibus & erroribus.

pour communiquer avec luy, c'est lors que l'ame separée de toutes les choses du monde, & que rentrant au dedans d'elle méme dans le filen-D. Tho. ex ce de toute la nature, & le calme de ses propres passions écoûte la voix de Dieu qui parle dans le fond de fon cœur. Et c'est pour cela dit encore ce Pere; que cette connoissance sublime de Dieu qui est un image ou une participation de la vision Beatifique, est attribuée à la pureté du cœur : Bien-heureux sont ceux qui ont le cœur pur & net, parce qu'ils verront Dien, & dans le Ciel par la lumiere de gloire & sur la terre par la contemplation : mais il faut, adjoûte ce Pere, que ce soit non seulement: une pureté de cœur & d'affection, par un éloignement de toute sorte de desirs des choses de la terre,mais aussi une pureté de cœur & d'esprit par une privatio du souvenir même du monde & un depouillement de toutes ces idées des choses crées, qui comme autant de tâches salissent la pureté de l'esprit, ou qui comme des vapeurs groffieres, ou des nuées obscures, empéchent l'ame de voir Dieu avec liberté. Mais ne sçavons nous pas, O Mon Dieu, que ce fut dans la solitude, aprés que vôtre peuple fût sorti de l'Egypte, que vous luy donnastes vôtre loy? que ce fut aprés un doux zephir que vous vintes à Elie, pour luy parler avec une voix bien douce? & comment pourrois-je jamais entendre ces paroles qui portent au cœur l'ardeur & la lumiere, parmy le trouble & l'agitation du monde, & la conversation des hommes qui m'empécheroient d'oûyr vostre voix.

Quafi fibilius auræ tenus.3. Reg. 19. 12.

## III. POINT.

Mais parmy les épines dont tout le monde est remply & qui déchirent le cœur, parmy toutes ces amertumes, pourroit-on goûter jamais les veritables delices de l'esprit? ce n'est pas ainsi que les choses contraires se mélent: ce n'est que dans la folitude ou Dieu se communique,& l'ame jouy sat de ses saintes caresses luy parle cœur à cœur, & se rejouit avec luy comme parloit David, De- Pfal.36.4. lecture in Domino : ou comme dit S. Thom. Delitiare in Domino:elle

180 IV. Meditation

goûte des delices toutes divi-

Tunc su per omnipotentem del tils afflues. 10b. 22

nes, & entrant dit ce Pere, dans ce bon-heur qu'un des amis de Job luy promettoit : Elle nage, elle eff abimée dans un Occean de celestes delices : elle sent,& elle connoit par sa propre experience, que si toutes les delices du monde ne sont pas capables d'adoucir une seule goute de l'amertume qu'il cause; au contraire une seule goute de ces delices celestes que Dieu fait ressentir à une ame dans la folitude, est capable d'adoucir un torrent d'amertume: & que comme parle un Pere, une seule goute de ces consolations divines que Dieu repand par luy-même dans le cœur où il repose, & auquel il veut se faire sentir, non seulement suffit pour le remplir, mais aussi par sa douceur est capable de l'enyvrer.

Una hujus dulcedinis stilla menté planè incbriat Richar, à S. Vic. ser. de S. Sprit.

REFLEXION.

Fuyons donc, ô mon ame, ce monde infidele, ou nous n'avons jamais été sans y avoir esté blessés. Souvenons-nous de nos pertes & tâchons d'en profiter; Ada étoit seul dans le Paradis, disoit autresois S. Ambroise lors qu'il y sut conduit, & ce sut das

Solus erat. Adam quado in Paradiso consti-

cette solitude qu'il conserua son in- tutus est. nocence: auffi tôt qu'il eût une compagne toute sainte, qu'elle eût esté produite, il fût dans le danger, & trouva un piege & le sujet de sa ruine; Mais il ne fut pas seul, adjou- Sed no erat te ce Pere lors qu'il fut chassé du Paradis. Fuyons done Mon Ame fu- radiso ejeyons tous ces lieux dont l'air même ausell. est corrompu, & qui sont moins faints que ce premier Paradis. Si nous ne pouvons pas fortir de ce monde, cachons nous au moins autant qu'il nous sera possible, & fouvenons nous que nostre vertu, & nostre sainteté, doit estre comme ce qu'il y a de plus rare, que la nature tient caché.

folus quando de Pa-

# 老子老子老子老子老子

# MEDITATION.

Du filence.

L A solitude seroit fort inutile, si D. Tho.2,2, elle n'estoit accompagnée du 9.168, a. 1. silence. Le Prophete a uni ces deux &q.143.a.1

Sedebit folitarius, & tacebit. Tren.3.28.

Erit cultus justitiæ silentium. Esa. 22.

vertus ensemble lors qu'il dit. 11/era solitaire & gardera le silence: pour nous apprendre qu'elles doivent estre inseparables, & qu'étant divisées, elles seroient sans fruit. Pour écouter Dieu lors qu'il nous parle, ou le recevoir lors qu'il vient à nous, il faut estre dans le repos: & il femble que, comme parle un Prophete, le silence est le culte le plus parfait qu'on puisse rendre à Dieu, & l'accomplissement de soute la justice. C'est à dire que comme le silence, & cette admiration & cet étonnement de l'esprit, dans lequel nous jette la grandeur de Dieu, lorsque nous le confiderons dans luy méme, est la louange la plus grande qu'on puisse donner à cette grandeur infinie : Ainsi-il semble que le filence, & ce repos de l'ame qui se renferme toute dans elle-méme, est l'abregé on la source se-conde de toute la justice d'où nais-fent toutes les vertus qui les nourrit, & qui les met en exercice. Mais aussi il est vray que c'est une vertu dont l'acquisition nous est plus disficile: parceque, comme remarque

S. Thom. la langue estant par son propre temperament humide, & la partie du corps la plus mobile, elle est aussi la plus difficile à moderer: & de plus étant l'instrument du cœur, & de l'imagination, elle participe beaucoup de leur déreglement. Et c'est pour cela, adjoûte ce Pere, qu'auffi-tôt que la pensée le presente à l'esprit, & que le mouvement est formé dans le cœur, on a bien de la peine à empécher que la langue ne l'explique. Tachons donc organum de moderer cette intemperance de cotdis, unla langue, qui est une des plus grandes sources de tous nos maux : & aprenons que le silence est une des de, tam civertus la plus necessaire.

I.Pour conferver l'innocence. 2. Pour conserver la paix.

3. Pour conserver la devotion.

I. POINT.

Comment pourroit - on jamais conserver l'innocence & la pureté du cœur, en s'abandonnant à cette camm. intemperance de la langue, puis- Prov. x. que l'Ecriture sainte a dit : Qu'en D. Tho. 2.23 parlant beaucoup on ne sera jamais 4.168, a. 1. exempt de peché? Il est certain que eq. 143.a.t

Lingua ell' facile mobi lis, quia eft immediatū de quam citò verbum est in corrò est in lin gua. D. Tho. in P [al. 28.

In mnitia.

Nulli tacuiffe nocet; nocet effe loquutum.

fans le parler nons serions de moitié plus innocens, & fi nous y failons reflexion, disoit autrefois un Ancien: Nous n'avons en presque jamais sujet de nous repentir de nous estre teus, & d'avoir gardé le silence: mais nous avons prefque toujours sujet de regretter d'avoir parlé: parce que nous ne parlons jamais sans exceder; & que ce dereglement de langue nous precipite, & cette precipitation nous met dans l'impuissance de garder aucune mesure, & d'examiner ce qui meriteroit d'estre dit. Le ruisseau, dit Saint Ambroise, qui sort de son lit, ramasse bien-tût de la bourbe. Pensons donc, ô mon ame, que Dieu nous a donné deux orcilles, comme dit S. Bafile, mais qu'il ne nous a donné qu'une langue, pour nous apprendre que nous devions parler la moitié moins, que nous ne devions écouter: & prenons de S. Gregoire de Nazianze cette excellente regle, Parlez à la bonne beure, mais parlez lorsque vous aurèz quelque chose à dire; qui

vaille mieux que de vous taire; &

Cito latum colligit am nis exundans. S. Amb.l. 1. de off.c. 3.

plum disciplinæ caus â audire debeamus, & sesquialtequi soit plus saint que le silence & plus utile que cette vertu absolument necessaire pour conserver tou- chum refertes les autres.

raproportione contranem. S. Ba-

st. dë ver. virgin. Loquere fi quid filentio melius & excellentius habeas S. Greg. Naz, de moder, in disp. servan:

### II. POINT.

Mais quel desordre ne cause pas D. Tb. 2.2. bien souvent une seule parole? Il est 4.73. vray, dit S. Iacques, que ce n'est qu'une petite bluette de feu: mais ne voyons nous pas, qu'une seule Ecce quanétincelle peut allumer une incendie, qui consume une grande forest, & quam magune seule parole indiscrete ne jet- nam sylva te - t'elle pas bien souvent la divi- D. Jac. c. 3.50 fion dans toute une famille. La langue n'est-elle pas une épée tranchante, dit David, Lingua corum Pfal 55. gladius acutus, qui fait des profondes blessures qui seignent bien long-temps. Enfin la langue n'estelle pas remplie d'un venin mortel, ditencore S. Jaq. qui se repand de neno mor-tous côtés: plus cruel que tous les tisero. venins du monde, puisqu'il attaque les absans, & que quelque fois ô-

tus ignis

fion.

tant l'honneur, qui reste méme aprés la vie dans l'estime des hommes, il fait une seconde fois mourir méme les morts. Mais vous ames volages qui par une parole indiscrete rompez l'union des cœurs & bleffez la charité, ayez horreur de l'intemperance de vôtre langue, puilque comme parle S. Jaques, ( & comprenez bien cette étrange parole capable de vous faire trembler, ) vôtre langue est alors toute enflamée du feu de l'Enfer, Ne faites vous pas l'office du demon, de qui tout l'étude est d'éteindre la charité, de rompre l'union, de faire naître & fomenter la discorde pour commencer de faire deja sur la terre une image de l'enfer, qui est un lieu de defordre, & d'une eternelle divi-

Lingua inflammara à gehenna.

virgini.

#### III. POINT.

Enfin quelle devotion peut - on jamais esperer, tandis que le cœur s'évapore en voulant tant parler. Bona loqui C'est pour cela que S. Ambroise a plerumque dit, & c'est une parole qui merite crimen est d'estre bien confiderée, que c'est D. Amb.ex- Souvent un crime à une Vierge conbort ad virg

sacrée à Dieu de vouloir parler méme de bonnes choses, & que la pudeur la plus agreable est celle qui est accompagnée du silence. Mais c'est particulierement à celles, à qui l'àge n'a pas donné ny affez d'experience, ny le loifir d'acquerir une assez solide devotion, que le Sage a imposé cette loy, quoy qu'il n'y aye perfonne qui ne la doive prendre pour soy - méme; puis qu'enfin pour la vertu nous commençons toûjours; vous qui estes encore jeune, plus dans l'exercice des vertus, que par le nombre des années: ne parlez jamais qu'à peine des choses mêmes qui vous touchent; si vous estes deux fois interrogé, ne répondeZ que par un signe de teste: soyez en beaucoup de choses, comme sivous ne scaviez rien, mais écoutez dans le silence; parce qu'enfin la devotion est quelque chose de bien esto quali delicat & de bien tendre : il ne faut audi tacens qu'un entretien inutile, qu'une parole superfluë pour la perdre : & pour le dire ainsi, c'est seulement en ouvrant la bouche, qu'on sent evaporer ce seu sacré qu'on nour-

Bonus eft pudor que

Adolescens loquere in tua caufa VIX.

Eccl. 32. 10.

Si bis interrogatus. fueris, habear caput responsum: In multis inscius, sed

188 V. Meditation, rissoit dans le cœur.

#### REFLEXION.

Je le connois O Mon Dieu, & je ne le sens que trop, que toutes mes chutes, & toutes mes indevotions ne me viennent que de trop parler. J'ay honte O Mon Dieu, & je me remplis moy-méme de confufion, l'orsque j'apprans de S. Hie-rome qu'un grand Saint ayant une fois excede à parler se condamna à un silence perpetuel pour tout le reste de sa vie, pour effacer par un si long filence, une faute qu'il avoit commise, pour avoir seulement une fois trop parlé. Quel devroit étre O Mon Dieu mon silence, puisque je ne sçaurois presque jamais parler sans vous offencer. Chose étrange, que les personnes mémes, dont l'érat, est un état de sainteté, où qui font une profession particuliere de pratiquer la vertu, & de s'appliquer à la pieté, étant plusieurs ensemble, ne sçauroient jamais parler que de bagatelles, des nouvelles, des folies du monde! Ah Mon Dieu je le dis aujourd'huy, mais ce n'est que de vous que j'espere la grace qui me conserve dans cette sorte resolution;

Silentium ufque ad mortem tenuit.

D. Hyer. in Cat. vir.1d. de Sever.
Sulpit.

de ne parler jamais de toutes ces cho-ses qui ne sont que les ouvrages des mains des hommes, & qui rempliffant mon esprit de curiosité, reviennent aprés dans mon oraison punir par une juste peine l'intemperance de ma langue par mille & mille distractions. Mais je l'adjoûte, O Mon Dieu, encore avec David, & je m'impose une seconde loy. Silvi à bonis je me dessens de parler même des bonnes choses hors d'une precise necessité, où du devoir où de la charité:car ma foiblesse est si grãde, que je ne sçaurois m'empecher de passer toûjours du bien au mal: & comment puis je esperer sans un filence opiniatre conferver l'innocence, conserver la charité, conserver la devotion?

Ut non loquatur os meum opera hominű.

Pf. 38.

# 长子安子经子经子子

VI. MEDITATION.

De l'oraison: & combien elle est necessaire.

I L ne nous doit pas étre plus naturel de respirer & de viure, que Gen. 2. 7. Chald. de prier, l'Ecriture ayant dit que Dieu a creé l'homme. In animam viventem, c'est à dire luy a donné la vie, où felon, une Paraphrase In animam loquentem, luy à donné la parole; pour nous aprendre, qu'il nous doit être aussi naturel de prier que de viure; & que Dieu ne nous avoit creés que pour le louer, le benir, & le prier. Mais quelle vertu peut-il y avoir plus necessaire à l'hôme que l'Oraison & la Priere: puisque comme remarque S. Tho. c'est à l'oraison que Dieu semble avoir attaché tout nôtre falut, & l'acomplissement de ce dessein rempli d'amour qu'on apelle predestination, & qu'il a pour ses élus qu'il destine à la gloire : Nous prions dit ce Pere mais ce n'est pas pour changer les ordres de Dieu, mais au contraire pour les accomplir, & pour obtenir ce qu'il n'a voulu donner qu'au merite de l'oraison & de la priere. Afin que comme il adjoûte aprés S. Greg. les hommes meritent de recevoir par leurs prieres ce que

le Tout-puissant avoit disposé de leur

donner avant tous les siecles par sa

Non enim propterhoc oramus ut divina difpositionem immutem's sed ut id impetremus quod Deus disposuit per ora tiones Sandorum esse

implendum

feule bonté. Ainsi nous pouvons di-re, que c'est dans l'oraison que Dieu q. 83. a. 1. a renfermé tous les biens dont nôtre indigence peut jamais avoir befoin: & nous fommes tres-coupables, si nous gemissions toujours dans nos erreurs, nos tiedeurs, & nos foiblesses; puisque nous en pouvons trouver le remede dans la seule oraison. C'est donc de l'oraison que nous devons faire nôtre exercice le plus ordinaire de toute la vie; & confiderez ces trois choses qui vous en fairont comprendre la necellité.

Vt homines postulando mereranturaccipere, quod eis Deus Omnipotens an te facula disposuit donare. D. Greg. 1º 1. Dial. c.3.

1. C'est dans l'Oraison que nous recevons toutes les lumieres necesfaires pour diffiper nos erreurs.

2. C'est de l'Oraison que nous tirons toute la force pour soutenir

nôtre foiblesse.

3. C'est par l'Oraison que nous excitons nôtre ardeur pour disfiper nos tiedeurs. L. POINT.

Confiderés que l'Oraison est une grande source de lumiere, & qu'il faut bien necessairement que ceux qui s'approchent de ce divin Soleil

Oriente fole rubent terræ rofeo colore perfulæ.

Ambrof. in Pf. 118. fer. 17.2.7.

Et miraris fi Moifi vultus divinæ fit infectus claritate præfentiæ.

en reçoivent abondament des rayons dont ils soient éclairez. Ne voyez-vous pas, dit saint Ambroise, que lors que le Soleil commence de se lever & de faire le jour, toute la nature semble sortir de son obscurité comme d'un tombeau? que les diamans & les perles semblent reprendre leur feu, & leur brillant, qu'elles avoint perdu : Et faut-il s'etonner, adjoute ce Perc, que Moyfe entrant dans as colloques familiers avec Dieu devienne tout convert de lumiere. C'est sans raison, O Mon Dieu, que je me plains de mes erreurs, & que dans la conduite de ma vie j'excuse mes dereglemens fur mon peu de connoissance : puisque si je n'agissois pas avec precipitation, si je consultois dans l'oraifon de mes doutes avec vous, O premiere Verité, si j'aprochois de vous, O Lumiere eternelle, je difsiperois mes tenebres, & je serois toujours asses éclairé. II. POINT.

2. Confiderés ensuite que c'est dans l'oraison qu'on puise la force pour soutenir sa foiblise : pour rece-

voir non ieulement sans peine, mais aussi avec joye, les afflictions qui sont inevitables dans la vie; pour repousser avec fidelité toutes les tentations du demon: & pour détourner la colere de Dieu, que nous attirons si souvent par nos pechés. J. Christ ne nous a-t-il pas commandé de prier toûjours pour ne pas succomber à la tentation? Et selon la remarque d'un Pere, Tous les combats dont le demon fatigue une ame fidelle, ne sont que pour luy faire quitter son oraison, où luy en donner du dégoust. Et c'est pour cela qu'il luy fait naistre mille & mille occasions differentes, pour l'obliger de l'abandonner; seachant bien que sans l'oraison ellé à trop de foiblesse or. c. 47. pour pouvoir se dessendre : & qu'estant privée de ce secours elle ne sçauroit s'empécher de succomber. Mais qu'est ce qu'il y a qu'on puifse opposer à la colere de Dieu que la feule priere? S. Tho. remarque que le dessein de l'Eglise établissant des Cedant in prieres publiques & les Heures Ca- bonum cononiales a esté afin qu'il y eust tou- mune orajours de personnes qui tachassent par tiones que

Vniverfum bella quod inter nos & dæmonem. conflatur, non est de aliarequam de oratione S. Nilus de

fiunt inhoris canonicis ad falutem Ecclefiæ ut avertatur ira à populoDei. Quod. 7.a. D. Tho. 18. Non oppoluistis vos murum pro domolfraël ut staretis in prælio in die Dni.

Ezec. 23. Precibus & divinæ fenrentiæ refistentes.

Est rei familiaris administra tio. S. Ephr.

leurs prieres de fléchir la colere de Dieu: Et c'est en ce sens qu'il raporte ces paroles d'un Prophete,&ce reproche qu'il faisoit autrefois aux Prestres de l'ancienne loy : Vous ne vous étes pas opposez comme un rempart pour deffendre la maison d'Israël, & vous n'étes pas entrés dans le combat au jour de la vengeance divine. C'est à dire explique la Glose vous n'avez pas combatu par vos prieres, & vous n'avez pas opposé vos oraisons à la colere de Dieu. Aussi c'est ce qui rend les Saints pour le dîre ainfi opiniatres à ne jamais abandonner leurs oraifons; & dimicantes, c'est une tres-méchante excuse celle qu'on prend sur la multitude des affaires, & des occupations de la vie, où sur les empéchemens des familles : puisque comme parle un Pere, l'oraison est necessaire pour regler les familles & pour remplir les devoirs de tous les états. Et n'est-il pas juste, qu'à mesure que les affaires & les occupations se multiplient, on cherche d'autant plus les lumieres & le secours dans l'oraison, & que You consulte plus souvant avec Dieu.

# III. POINT.

Mais enfin où est-ce qu'on peut exciter fon ardeur, finon dans l'oraison, & la consideration des mysteres de la religion, & de ces verités eternelles, dont la grandeur à autrefois étonné tout le monde, & remply les Martyrs d'ardeur & de courage, pour les rendre invincibles dans tous les tourmens. David disoit autrefois, ce sera dans mon oraison que ce feu divin & cette flamme du ciel s'allumera. Et c'est pour cela méme que Dieu refuse souvent ce qu'on luy demande, afin que par ce refus le desir s'augmentant, on le luy demande avec plus d'ardeur : & selon la remarque de S. Bernard, l'orsque cette Ame fidelle des Cantiques appelle son Epoux, ce divin Epoux ne fait pas semblant de l'entendre, & il ne revient pas afin que par ce retarde ment il excite toujours davantage son desir, & exerce son amoun Mais quel est -ce bon-heur, dit S. Thomas lorsque par un exces d'ardeur, qu'une oraison fervente excite, le cœur pousse mille & mille soupirs,

In mcditatione mea exardescet ignis, Pf. 38.

Revertere dilecte mi. Cant. 2. Non est reversussponexerceatur ' negotium amoris. D. Bern. in Cant. Ser. 47.

Ex quadam redundantia ex vehementi affectione més in fletus, fuspiria, jubilos, & vocesprorumpir. D.Tho. in 4. d. 15.

No. The

A SELLIN

to Easin

DEFENDENCE

muilo230

les yeux semblent devenir deux sourcesde larmes, l'ame entre dans des transports de joye qu'elles n'est pas capable de moderer elle-méme, & pour expliquer ce qu'elle sent, elle trouve mille & mille paroles de tendresse que son ardeur luy suggere, & que le seul amour peut permettre de dire à un Dieu. Tâchons Mon Ame de meriter cette grace par la ferveur de l'oraifon & de la prieres car quoy qu'on nous en dise: nous ne pourrons jamais le comprendre fans le fentir.

## REFLEXION

Je le vois bien, O Mon Dieu, & je le sens aussi au dedans de moymeme, combien l'Orailon m'est necessaire pour bien regler ma vie: puisque c'est pour cela que je vis dans mon ignorance, fans vous connoître & fans me connoître moy - meme; que je fuccombe si souvent par ma foiblesse, & que ie traine une vie languissante: parceque je m'éloigne de cette fource de lumière, de force, & d'ardeur. D. Bern Heureux David, de qui toute la vie se passe dans la priere, & la medita-

tion de la Loy de Dieu: qui le marin, à midy, & le soir, venés rendre compte à Dieu & vous entretenir avec luy, qui à minuit, pendant ce profond filence de toute la nature, vous vous leués pour prendre le plus doux repos dans l'Oraison: & qui parmy tous ees grands employs, au milieu des armées, & dans le gouvernement d'un Royaume, trouviez de temps pour la reprendre sept fois le jour. Pourquoy O Mon Dieu, ne puis-je pas dans les em-ploys d'une vie privée, donner tous les jours une heure à la priere, & à la meditation, aprez que David un puissant Roy y passoit, & les nuits & les jours. Je m'accuse O Mon Dieu, & je l'avoue que ce n'est pas le temps qui me manque, mais dest que jen perds beaucoup: Je recommence donc aujourd'huy, O Mon Dieu, & je mets dans un méme rang & le repas & le repos de la meditation, pour ne la quitter ja-mais, puis qu'aussi bien l'Oraison doit être la nourriture de mon ame.

Vespere, & mane, & me ridie, nartabo & anciabotibi.
Pf. 54.

Mediâ nocte surgebă ad conficedum tibi. Psal. 1.18.

Septies in die laudem dixi tibi.

198 VII. Meditation,

# 

## VII. MEDITATION.

Du recueillement interieur & de la solitude du cœur.

D. Th. 2. 9. & 14. 83. a. 13.

PEst ce qui fait sur la terre une image du ciel, lors qu'une ame est toûjours au dedans d'elleméme, & que vivant comme autrefois ce S. Ange Raphaël, tandis qu'il accompagnoit le jeune Tobie; il n'y a que la moindre partie qu'elle anime, qui soit dans la communication avec les hommes, & que l'esprit recueilly est toûjours appliqué à Dieu, & intimement uny à luy. C'est ce recueillemet interieur, dit S. Tho. & cette union du cœur avec Dieu qui rend l'Oraison continuelle. Et c'est pour cela qu'autrefois ces saints Solitaires d'Egypte, comme raporte S. Augustin avoient accoutumé de se faire provision, pour le dire ainsi, d'un grand nombre de petites Oraisons jaculatoires, qu'ils

Dicuntur Frattes in Ægypto crebtas quidem habere ora-

du recueil. interieur. poussoint comme des fléches vers le ciel: afin d'avoir toujours & dans toutes les occasions dequoy rentrer dans eux-mémes, & pour trouver aush-tot un slijet, qui fit voler leur esprit à Dieu, & qui conservat la ferveur de leur Oraison. Enfin c'est l'exercice le plus faint, & le plus necessaire a acquerirla vertu : & sans cet exercice le cœur divisé & partagé parmy les creatures dont il ne peut se deprendre lors qu'il le veut, fouffre mille & mille genes, mille& mille dégouts, lors qu'il faut venir un moment dans l'Oraifon negocier avec Dieu. Il faut donc faire tous ses efforts pour s'accoutumer de se tenir toûjours renfermé & recueilli dans foy méme, sans laisser repandre son cœur, & diviser son esprit: & il ne faut pas s'imaginer que l'Oraison ne soit que l'occupation d'un'heure, il faut la rendre continuelle, par l'application, & le recueillement de l'esprit, & la solitude du cœur. Considerés donc ces trois choses, qui font voir & la necessité & le bon-heur de cette vertu. el el el emple de la .urray

tiones sed
eas tamen
brevissimas
& raptim
quodama
modo jaculatas.
D. Aug. Ep.
121.ad Probam. c. 10.

I 4



# 200 VII. Meditation,

t. Que c'est dans ce recueillement que Dieu se laisse trouver à l'ame.

2. Que c'est dans ce silence inteterieur que Dieu parle à l'ame.

3. Que c'est dans ce repos qu'il la caresse, & qu'il luy fait sentir mille douceurs.

# I. POINT.

Confiderez donc que ce n'est pas dans la distipation de l'esprit & du cœur qu'une ame trouvera jamais Dieu. Ce ne sera que lors qu'elle rentrera dans elle - meme: parce qu'il est tres-certain, que le veritable siege d'un Dieu, & le lieu où il fait sa demeure, est l'ame du juste: & c'est pour cela que Jesus-Christ disoit à ses Disciples, Si quelqu'un m'aime il gardera ma parole, & mon Pere l'aymera, es nous viendrons à luy, & nous fairons en luy nostre demeure. Ce qui est si veritable & fait si bien voir le bon-heur que nous possédons en recevant la grace; que si l'on compare l'Empyrée avec une ame fainte, ce n'est pas l'Empyrée qui est le veritable siege, le le veritable temple de la Divi-

Si quis diligit me, fermonem meum fervabir; & pater meus diliget efi, & ad eum veniemus, & mansionem apud eum facie. mus, Ioan.



du recueil, interieur. 201

nité: & il semble, dit un grand homme, que toute la Trinité ado- Ut fint in rable. Que toutes les Personnes Di- cœlo quefi vines sont comme étrangeres dans le peregrini.
ciel: parce que l'Empyrée dans luy-Maldo, ibid.
méme n'étant qu'un corps, quoy que le plus parfait de tous, une ame étant toute spirituelle par sa nature, toute divinisée par la grace; c'est elle seule qui est le veritable fiege de la sagesse, & le temple de la Divinité. Helas, dit S. Tho. Qui Quis quæva chercher ailleurs cequ'il a dans sa
propre maison? Et n'étoit-ce pas l'erris, quod
reur de cette Ame sainte des Canhabet intus tiques, qui demandoit à son divin reclusum. Eponx le lieu on il reposori pendant D. Th. Op. les ardeurs du midy. Mais ce divin 61. a. 2. Epoux luy repond & luy fait ce reproche, qu'elle s'ignore elle-meme d'hi ubi cuqu'elle ne connoit pas son bon-heur: bes in me-puissque, dit S. Tho, si elle connois-ridie. foir bien tout ce qu'elle est, ce se cynt.i. roit au dedans d'elle meme qu'elle! ... se au chercheroit son Dieu: Et ce divin Si ignoras Epoux loue la beauté de cette ame te Opulchfainte, ajoute ce Saint Docteur pour lierum. la faire souvenir, que tirant toute sa Videba-

202 VII. Meditation.

tur velle quærere Deum ahin seipsa de beret quæpræfentem. D. Th. in Cant.

beauté du bon-heur qu'elle a d'étre: l'image d'un Dieu, c'est dans le sentemeum fond de cette image qu'elle le doit chercher : car où pourroit étre plûtôt un Dieu, & où pourroit-il prendre plûtôt ses delices que dans sonimage! Et n'est-ce pas aussi mon erreur O Mon Dieu, de vouloir vous chercher ailleurs parmy les creatures, où je ne vous trouve pas, & où je puis vous perdre, & de ne vous chercher jamais comme il faut au dedans de moy méme, où j'ay le bon-heur de vous posseder, & où je puis trouver avec vous les lumieres, le repos, & les delices: puisque s'il ne tient à moy C'est la que vous donnes le repos, que vous repandez les lumieres, que vous allumez les ardeurs du midy.

II. POINT.

Ibi pascis.

Mais confiderez aprés qu'il ne ibi cubas, faut pas esperer que Dieu nous parin meridie. le, où que nous puissions entandre sa voix parmy le tumulte du monde; ce n'est que dans le silence qu'il parle, & qu'il parle au cœur : c'est à dire qu'il luy dit ces paroles, qu'il n'y a que le cœur qui les entende,

& où l'esprit & le raisonnement n'ayant pas beaucoup de part, tout y est uniquement pour le cœur. C'est la que tous les Saints ont appris toute leur science, & qu'une ame fidelle, dit S. Thom. apprend fans autre étude, & avec la simplicité de la foy, plus que tous les plus grands genies du monde ne scauroient jamais apprendre de cette veritable sagesse du ciel: parceque c'est au dedans d'elle-méme qu'elle trouve un Dieu qui luy parle, & qui luy apprend des secrets, qu'un Dieu seul luy peut decouvrir. C'est la qu'elle explique avec liberté ses doutes à Dieu même, & que dans tant de rencontres où il est impossible de prevoir les evenemens, où toutes ses veues sont courtes, & toute la raison ne voit rien c'est de Dieu méme comm dit S. Tho. qu'elle prend conseil pour se gouverner. Ah je ne veux plus O Mon Dieu, que les hommes & les creatures me parlent : parlez vous seule, O verité eternelle maintenant, que rentrant au dedans de moy même, & que me renfermant dans cette foli-

D. Th. 2. 2. 9. 45.

Dirigitur quafi confilio accepto S. Tb. 22.9. tude, & ce filence de toute la nacure, je ne puis & je ne veux entendre que vous seul.

III. POINT

Considerés enfin que nous nous trompons nous mémes, si nous efperons de gouter jamais aucune de ces confolations divines qui nous sont si necessaires pour adoucir les amertumes de la vie, qu'en quittant toutes les consolations des creatures, & rentrant dans ce repos & cette solitude du cœur. Qui nous fait : dire avec David: rempliffez O Mon-Dieu, de confolation & de joye mon ame parce que c'est à vous seul que me degageant de toutes les creatures, & que me renfermant dans moy-méme, l'éleve mon ame, mon esprit, & mon cour. Ah il eft vray , dit S. Aug. David vouloit adoucir fes amertumes, & il cherche la fontaine de la douceur : il éleve son cœur de la terre, il l'éloigne de toutes les creatures, où il ne trouvoit que des épines pour le dechirer, & il nous apprand de nous tourner vers Dieu, & de luy dire dans la solitude du cœur, je le fens O Mon Dien, que

Lætifica animam fervi tui.

Quia ad te Domine animam me am levavi. Pfal. 85.

Indulcare voluit & quæsivit fontemdulcedinis.

D. Aug. fup. p/al.

Tu folus es jucundi-

du recueil interieur. 205 tour le monde est remply d'amertume, amaritudi-& je viens me renfermer avec vous ne plenus au dedans de moy-même, pour gouter est mundus. quelque donceur. Car enfin où est-ce qu'on peut trouver une veritable paiz & une veritable joye qu'en Dieu, qui en a toute la plenitude, & dont une seule goute qu'il repand dand le ciel fait toute la felicité des bien-heureux. Ille faut necessairement, dit S. Th. que la joye foit infeparable de la charité, parce que la joie ne vient que de la possession de l'objet que l'on aime. Mais la charité n'a - t - elle pas le bon-heur de posseder Dieu: Puis qu'il est écrit que celuy qui demeure en la charité, demeure en Dieu, & Dieu demeure en luy. I mot mup may

Adamorem charitacis ex nes cessitate sequitur gaudiam. D. 7h. 1. 2. 9.70. 1.30 Foan. A.

## REFLEXION.

Revenez ames égarées, disoit autrefois un Prophete, & rentrez au dedans de vôtre cœur. Mais c'est tores à vous même, O mon Dieu, que cor. je m'addresse, & que je demande Esai. 46.6. cette grace, que vous arretiez ce cœur volage, qui comme un esclave fugitif m'échappe sans cesse, sans que je puisse l'arréter : Quand est-

2. Reg. 7.

ce, O mon Dieu, que je pourray dire ces paroles de David, Invenit servus tuus cor suum; qu'enfin j'ay trouvé ce cœur que j'avois perdu parmy les creatures, & qui aprés avoir esté meme si souvent blessé ne pouvoit pas se resoudre à les quitter. C'est aujourd'huy, O mon Dieu, que je l'entreprens, & que je veux entrer dans un entier oubli de toute la nature : & de toutes les choses du monde: & pour profiter de mon bon-heur, puisque vôtre amour vous oblige de faire vôtre demeure au dedans de moy-même: c'est là que je veux me renfermer pour étre avec vous seul ; c'est là que je veux vous posseder seul, ayant quitté tout le monde ; c'est là que je veux vous écouter seul dans le silence de toute la nature; & c'est là que je veux, puisque vous le voulez bien aussi, O mon Dieu me rendre familier avec vous, & chercher toute ma confolation dans un entretien reciproque: & n'est-il pas bien juste, O mon Ame, de quitter les entretiens de toutes les creatures pour s'entretenir avec Dieu feul?

de la presence de Dieu. 207

# कि नहीं हैंह कि नहीं हैंह कि नहीं हैंह

VIII. MEDITATION.

De la presence de Dieu, & des manieres differentes de la pratiquer.

J E vous apprendray, ô homme, p. Th. 1.p. disoit autresois un Prophete, ce q. 8. que c'est que la vertu, & ce que Dieu demande de vous. Il vous demande de rendre la justice, d'ay- Et ambula-mer la misericorde: & de mar- re sollicitu cher tonjours avec sollicitude, avec cum crainte & respett, en la presence de tuo. Dieu. C'est ce qui fait toute la ju- Mich. 8. stice, & que l'on peut appeller le principe de toute la sainteté. C'étoit ce qui rendoit autrefois ces premiers Patriarches du monde si admirables; qu'étant animez d'une foy tres-vive, comme il est dit de Moyse, il regardoit sans cesse un lem tanqua Dien quoy qu'invisible, comme s'il suftinuit. eut été visiblement devant ses yeux. Ad Heb. 11. C'est cette presence de Dieu que 26.

nous devons nous rendre tres familiere ; c'est dans cette pensée que nous devons vivre, & c'est dans ce sentiment que nous devons entrer, qu'il n'y a que Dieu seul & nous seuls dans tout le monde : qu'il nous regarde sans cesse, & que sans cesse nous devons aussi le regarder: que c'est luy seul qui nons paroit comme caché dans tous les estres, & dans toutes les choses du monde; & qu'auffi c'est luy seul que nous devons regarder & aimer en toutes choses; & nous considerer, nousmémes comme abilinés dans cét Ocean qui nous entoure, qui nous penetre, qui est au dedans de nous plus intimément que nous-mêmes, & dont nous ne pouvons jamais fortir. Ainsi pour nous rendre plus familier cét exercice de la presence de Dieu : considerez que nous pouvons en trois manieres differentes nous rendre Dieu toujours present.

1. If faut fe representer Dieu comme un estre infiny qui nous renserme, dans lequel nous sommes, & dans lequel nous vivons.

2. Il faut se representer Dieu dans

de la presence de Dien. 209 tous les êtres du monde où il semble se cacher comme pour nous reres S. Rug. Day

garder.

3. Il faut se representer Dieu au dedans de nous-mémes, & au milieu de nôtre cœur, où il nous attend, & où nous devons entrer pous nous entretenir avec luy.

al such an Ino Poul no dans in

Considerez que la premiere maniere de pratiquer la presence de Dieu, est de se representer cette immensité infinie, qui penetre toutes choses en les envourant, & qui do peneles encoure en les penetrant, comme trando cirparle S. Gregoire. Dien est par tout , cumdat. dit S. Thomas , par sa puissance , par sa presence, & par son essence: Il est par tout par sa puissance, puisque toutes les creatures sont soumises à son pouvoir, & qu'il peut les aneantir comme il les a produites. Il est omnia cjus par tout par sa presence, puisque toutes choses se passent devant ses yeux. Et il est enfin par tout par son essence, puisque produisant & con-quantum servant toutes choses par sa vertu, & sa vertun'étant que son essence, il faut aussi que son essence se trouve lis cjus. Est

Circumdatrat, pene-D. Greg. l.z. Moral. C.12. Est in ompotentiam in quantum potestati . Eft per prefentiam in omnia nuda funt & aperta ocutiam in quantu adest omnibus ut causa essen-D. Th. 1. P.

9. 8. Deur in-

timior eft intimo noftro. D. Th. ibid.

In iplo vivimus, movemur, & fumus. Act, 17. 6.

per essen- par tout : Ainsi nous devons considerer que comme parle S. Thomas aprés S. Aug. Dien nous est plus intime que tout ce qu'il y a de plus intime au dedans de nous-mêmes. Nous fommes au milieu de cette essence infinie, & immense comme l'éponge est dans l'eau, comme le poisson se meut, & se promene dans la mer; comme un enfant vit & respire dans le sein de sa mere : car c'est ainsi, que comme dit l'Apôtre: Nous sommes, nous nous mouvons, & nous vivons en luy. Et c'est ce qui nous doit remplir d'horreur & de crainte, qu'offençant Dieu nous l'offençons au milieu de son immensité adorable ; & que pour le dire ainfi nous portons nostre crime au milieu de la divinité. Et n'est-ce pas aussi ce qui fait nôtre ingratitude, d'oublier un Dieu qui nous fait vivre, & qui nous fait respirer. Mais comment est - ce que nous pouvons, O mon Ame, oublier celuy que nous trouvons par tout, & qui nous est present par tout: Considerons donc tout ce monde comme un temple, vivons par tout

de la presence de Dien avec respect, puisque par tout Dieu nous est present, & qu'il remplit tout par son immensité.

### II POINT.

Mais confiderez que c'est dans toutes les choses du monde que Dieu se cache, & qu'il semble que son amour l'oblige de se deguiser, pour se rendre present sans se laisser voir; & que couvrant sa grandeur dans tous les étres de la nature, cependant il jette par tout autant de rayons, qu'ils ont de beautés, afin qu'il nous paroisse sans se faire connoître, & que par tout il se rende, present sans se découvrir. Que sont tous les étres du monde, dit S. Thomas qu'autant de voix par lesquelles Dieu nous parle : qu'autant d'images dans lesquelles il se fait voir : qu'autant de presens qu'il nous fait pour nous témoigner son amour? Et c'est pour cela que selon D. chr. hom. la remarque de S. Chrisost. Dieu o, ad laissa si long-temps le monde sans Antie. luy donner les divines Ecritures, parce qu'il vouloit l'obliger d'étudier la nature : & faint Paul n'avoit-

restimonio feipfum reliquir.

Act. 14. Nifi ipfa totius mundi inenarrabilis pulchritudo. .

Vt in paginis elementorum ac voluminib? remporum institutio publica legeretur. D. Ambr. L. 2. de vocat. gent. c. I.

Non fine il pas deja dit que Dien n'avoit jamais laissé le monde sans un témoignage certain & infaillible de sa grandeur, Quel est ce témoignage, dit S. Ambroise, sinon cette beauté admirable de tout le monde : afin que l'homme apprit de lire dans tous les elemens comme dans autant de livres, les caracteres visibles de sa sagesse, de son pouvoir & de son amour. De forte que selon la pensée d'un Pere nous devons entrer dans ce sentiment qui nous remplira & de joye & d'amour; que toutes les étoiles sont autant de petits yeux, par lesquels ce divin Epoux se plait à nous regarder. que tous les oyscaux de l'ait sont come des petits messagers, qui nous viennent entretenir de cét amour eternel. Et ainsi nous exerçant dans toutes les choses qui nous sont les plus familieres, nous devons dire; n'est - il pas juste, O mon Dieu, que si dans toutes les choses du monde, vous voulez si je l'ose dire, nous fervir, nous atrirer, nous regarder: à nôtre tour aussi dans toutes choses nous vous fervions, nous

de la presence de Dieu. 213 vous aimions & nous vous regardions.

#### III. POINT.

Confiderez enfin que pour trouver Dieu toujours present, il ne faut pas sortir hors de soy-meme, puisque par la grace d'adoption qu'il nous communique, & par la charité qui en est inseparable & qui nous le fait posseder ; il habite en nos cœurs . c'est à dire , explique S. Thom. Il veut avoir une familiarité entière : parce qu'habiter aussi bien que converser est une marque de familiarité. Et il ne faut pas se perfuader, dit ce grand Saint, qu'une ame justifiée reçoive seulement la grace & la divine charité. Elle recoit aussi les Personnes de l'adorable Trinité, afin qu'elle ait un pouvoir entier, & une liberté parfaite, d'exercer les actes du divin amour & de jouir de la presence d'un Dieu : afin que cette jouyssance la remplisse de plaisir, & luy donne un parfait repos: Car comme dit encore le méme Saint, d'où peut naître le répos & le veritable plaisir, que de la jouyssance du souverain bien. q. 43. a. 3.

Familiaritatem fruitionem amoris. D. Th. in 1. ad Annib.d. 37.9.1 0.2.

Habitatio quanda familiaritaté defignat.

Potestatem habet . .. ut libere non folum ipfo dono creato utatur, fed ut ipfa divina perfona frua-D. Th. 1. P.

214 VIII. Meditation,

Lorsque tous les jours nous addressfons nôtre priere à nôtre Pere qui est dans les cieux; nous pouvons, dit sainte Therese aprés S. Gregoire, l'expliquer en ce sens, qu'il est au dedans de nos ames, & qu'il est au milieu de nos cœurs, puisque l'ame du juste est le siege de la sagesse, & que le siege de la sagesse ne peut estre qu'un ciel. Est-il donc possible que nous ayons Dieu present au milieu de nos cœurs, où il entre pour prendre ses delices, où il nous attend pour s'entretenir avec nous, où il veut de son côté observer toutes les loix de l'amitié la plus fincere, & que nous le laiffions comme dans un desert, & comme dans une solitude, sans songer seulement qu'il est avec nous. Que cela ne m'arrive jamais, ô mon Dieu! de vous laisser ainsi dans cette solitude, puis qu'enfin étant au dedans de moy - méme, je ne puis vous mettre en oubly, si je ne

veux m'oublier moy-méme.

Je commence done, O Mon Dieu! d'entrer aujourdhuy dans ce

REFLEXION.

Anima justi fedes fapientiæ.

de la presence de Dieu. 215 sentiment, qu'il n'y a que vous seul & moy feul dans tout le monde: & puisque vôtre amour fait, que vous me regardez sans cesse, n'est-il pas bien juste, O Mon Dieu! que je ne regarde que vous. C'est au dedans de vous-même, & de cette immensité infinie qui m'entoure de toutes parts, que je me confidere, & que jadore cette bonté, qui me porte au milieu de son sein: c'est dans toutes les choses du monde que je vous regarde, & je vois que l'amour vous a fait descendre pour le dire ainsi jusqu'à vouloir me servir dans toutes les creatures, & me nourrir dans le pain: & comment puis-je vous oublier O Mon Dieu! puisque de quelque côté que je me tourne, je ne vois que vos images, par tout je reçois de vos presens. Mais n'ét-il pas juste, O Mon Dieu, que puisque vous voules demeurer dans moy-même & au milieu de mon cœur, pour y prendre vos delices, jabandonne tout ce qui peut flater ou dissiper mes sens pour entrer dans mon cœur, doù je sors si souvent; & que la, fermant la

216 VIII. Meditation. porte à toutes les creatures du monde, je prene mes delices avec vous

# **赫林林林林林林林林林**

## IX. MEDITATION.

De la conformité à la volonté de Dieu, & de la soumission qu'il faut avoir avx ordres de sa providence.

D. Thom. 9. 23. de ver.

C'Est une verité catholique que la volonté de Dieu fait toutes les choses du monde, & c'est une necessité indispensable de nous toumettre à ses ordres, puisque nous ne pouvons pas les changer. J. C. nous à commandé de le dire, & nous devons entrer dans tous fes fentimens pour le dire avec amour,

in cœlo & in terra. Mat. 6 . c.

Fiat volun- que la volonté du Pere celeste s'actas tua sicut complisse en nous, comme elle s'acomplit dans les Anges: & nous trouvons un grad serviteur de Dieu qui fut trente ans sans faire d'autre priere que celle-la seule Fiat vo-

luntas

de la conformité, & c. 217
luntas tua. Aussi semble-t-il que
c'est la plus fainte & la plus parfaite
de toutes, puis qu'elle renserme
tout, & que ne sçachant pas ce que
nous devons damander nous mémes,il vaut bien mieux laisser letout
à Dieu, qui sçait luy seul, & qui
peut accomplir ce que nous devrions luy demander. Mais pour
apprendre a nous soumettre, & nous
conformer a cette volonté adorable
& embrasser avec amour les ordres
de cette providence eternelle, considerons ces trois choses.

I. Qu'il n'y a rien de plus neceffaire que de se soumettre à cette volonté toute puissante, puisque c'est la volonté de Dieu qui doit être ab-

folument accomplie.

2. Qu'il n'y a rien de plus saint que de se conformer à cette volonté toute sainte, puisque c'est la volonté du Pere celeste, qui ne veut que nous rendre saints & parfaits, comme il est luy même parfait.

3. Qu'il n'y a rien de plus doux, que d'embrasser avec amour cette volonté toute aymable: puisque c'est la volonté d'un amy, qui ne cherche que de nous établir dans un parfait repos.

Considerez donc que c'est une accessité entiere de se soumettre à cette volonté divine, puis qu'enfin il faut qu'elle soit accomplie; que e'est la volonté non pas d'un Roy, quoyque cette puissance absolue oblige les sujets de s'y soumetres mais que c'est la volonté d'un Dieu, à laquelle il est impossible de s'opposer. Estrange folie des hommes, qui aiment mieux étre traités en esclaves, qu'etre traités en enfans. Puis qu'enfin il faudra se soumettre par force à cette volonté toute puilfante, si l'on ne veut s'y foummettre avec amour. Il faut necessairement, dit S. Aug. que la volonté de

Aut de nobis aut nobis.

voluntates ejus.Pf.110.

à Dieu foit accomplie: où en nous, où par nous; & c'est en ce sens qu'il est Aug. in En- dit que tous les ouvrages du Seigneur chir. c. 100. sont grands, qu'ils sont reglés avec

foin & s'il faut le dire ainsi ; qu'ils ini exquisi- font recherchés selon toutes ses volota in omnes tés : Parceque, comme dit le même S. Augustin, sa volonté saccomplit d'une maniere admirable, & ineffa-

# de la conformité, &c. 219

ble par celuy la même qui semble s'y opposer. Et lorsque l'Ange & l'Homme ont peché, ne voulant pas se soumettre avec amour aux ordres adorables de la volonté de Dieu; son pouvoir absolu, auquel il est impossible de resister, les y a foumis par force. Parceque comme dit S. Tho. il y a deux ordres differens, que cette providence eternelle à établis, l'un où l'amour preside, l'autre où la justice regne. Lorsqu'on s'éloigne de la volonté de Dien, conduite & reglée par son amour, on retombe sous la pesanteur de cette méme volonté de Dieu irritée par sa justice : comme l'on ne peut s'approcher d'un pole, fans s'eloigner de celuy qui luy est opposé. Et ainsi le pecheur peut bien changer d'ordre, mais non pas s'échaper à cette providence divine s'il sort de cet ordre, & comme de ce cercle de l'amour où il est traité avec douceur, il tombe dans un second ordre de la justice, qui le traitera avec rigueur. De sorte qu'il faut toujours que la volonté de Dieu s'accomplisse, où par l'homme lors quil se laisse con-incidit in

Miro & ineffabili modo non fit præter ejus voluntatem. quod fit cotra cius voluntatem. Aug. ibid. Hộc quippe ipfo . quodcontràejus voluntatem fecerunt, de ipfis facta est voluntas ejus. Aug. ibid.

D. Thom. I. P. 9. 19. a. 6. idem q. 23. de ven.a. 7.

Recedit divina voluntare pec cando: fed

ordinemdivinæ voluntatis,
dum per
ejus justitiam punitur.
D. Th. ibid.

duire avec amour par les ordres de cette providence; ou dans l'homme, lors qu'il se laisse traiter avec violence par la justice. Ensin Dieu est appelé une pierre & un rocher dans l'Ecriture sainte, pour nous apprendre que nous ne fairons que nous briser, nous écraser, & nous perdre, si nous voulons nous y opposer, faisant contre sa sainté volonté.

## II. POINT.

Mais confiderez aussi qu'il n'y a rien de plus saint que de se conformer à cette volonté toute sainte du Pere celeste, qui ne veut que nous rendre faints, & nous rendre parfaits, come il est luy-méme saint & parfait. C'est la volonté de Dieu, qui est la regle & la mesure de toute la sainteté: & la volonté de Dieu, dit S. Augustin, étant toute droite, il faut qu'elle foit, comme parle David, la verge de direction, c'est à dire la regle qui rend toutes les volontés droites : & toute la droiture du cœur, dont parle l'Ecriture, est, dit ce Pere, de conformer sa volonté, & comme l'ajuster, & la mettre

Virga directionis. Ps. 44.

Coaptare collinearc.
D. Tho. in Matth.

de la conformité, &c. 221
dans une même ligne avec la volonté
de Dieu. Mais quoy de plus faint
& de plus heureux, difoit S. Tho.
lorsque j'entends Jesus-Christ qui
dit que celuy qui fait la volonté du D. Thom, in
Pere celeste luy tient place & de Mat.
frere & de mere; c'est à dire qu'accomplissant sa volonté; nous luy
sommes plus unis, que si nous l'étions par tous les liens de la nature;
& nous pouvons participer à ce que
la Vierge sainte a de plus grand &
de plus saint: puis qu'elle a été bien
plus agreable à Dieu accomplissant
sa volonté, qu'en luy donnant un
corps; & que si étant sa mere, elle
est faite avec luy une même chair,

faite un méme esprit.

III. POINT.

en accomplissant sa volonté elle est

Enfin peut-il estre rien de plus doux que d'embrasser avec amour cette volonté toute aimable de Dieu, puisque c'est la volonté d'un amy, qui ne cherche qu'à nous établir dans un parfait repos? Toutes les creatures du monde, tous les étres de la nature obeissent à Dieu, & trouvent leur repos dans

leur obeissance, en se tenant dans la place que l'ordre de la providence divine leur a marquée. Tout ce qui vient de l'impression du ciel, dit

Quod in elementis ex impreffione cœlestiú corporum accidit non eft contra naturam : D. Tho. q. 4. de poten.

S. Thom. devient naturel aux éles mens. Et ce mouvement continuel & reciproque, ce flux & reflux de la mer qui semble luy étre violent felon sa propre nature, luy devient naturel étant causé par l'impression du ciel. Mais d'où viennent toutes nos inquietudes, toutes ces peines #. I. ad 20. interieures, & ces reproches que nous sentons dans le fond de la conscience, & qui nous rendent quelque fois insuportables à nous mémes: finon de ce que nous ne voulons pas nous rendre à cette volonté adorable, suivre les ordres qu'elle nous marque, & nous abandonner avec courage à tout ce qu'elle demande de nous. Si vous posiez dit S. Aug. un bois tortu für une table bien unie, où il baisseroit, où il nese difter leveroit de quelque côté, sans poutum lignum voir être en repos, sans pouvoir efnon collo. tre bien assis, parce qu'il ne seroit caretur, un-nique nuta- pas bien uny. C'est en vain, O Mon set, un dique Ame! que nous cherchons ailleurs

vimentum æquale po-

## de la conformité, &c. 223

la paix & le repos du cœur, qu'en agitaretur. la paix & le repos du cout, qu'en D. Aug. in l'unissant parsaitement à la volonté Psal, 146.v. de Dieu qui est toujours parfaite- 3. peut jamais être ployée à la nôtre. Ployons done, où brisons, & rompons nôtre volonté, puis qu'aussibie elle n'est pas droite par cela méme qu'elle n'est pas conforme à la volonté de Dieu.

### REFLEXION.

Je le dis, O Mon Dieu avec David, & je le dis avec tous les fentimens de depedance, de soumission, ratum cor &de coformité, dont je puis étre capable. Mon cœur, O Mon Dien Pfal. 56.8. Paratum vous est soumis, mon cœur est prest, & ad adversa, disposé à recevoir tout ce que vous paratum ad voudreZ de moy. Et je l'adjoûte avec profpera, S. Bernard , Mon cour eft dispose paratum ad pour recevoir l'adversité, mon cœur est soumis pour souffrir la prosperité. Les lieux les plus bas & le centre D. Ber.fer. du monde me deviendront agrea- 2-in cap. jebles, si c'est pour accomplir vôtre jun. volonté, & je monteray par tout où il vous plaira de m'élever : & dans mon élevation, & dans mon abaissement, je ne chercheray que

Kiiii

224 IX. Meditation

. Ang. in

vôtre seule volonté. Ensin, O Mon Dieu, je ne veux point d'autre sainteté, je ne veux point d'autre reposque celuy que vôtre volonté a ordonné; & je veux, O Mon Dieu, que tous les mouvemens de mon eœur vous repetent sans cesse, Fiat voluntas tua, que vôtre tres-sainte, tres droite, tres juste volonté s'acsomplisse toûjours en moy.

#E3#: #E3#: #E3#: #E3#

## X. MEDITATION.

De l'amour du prochain & de l'union fraternelle.

25. a Dieu, doit être bien fur ces gardes, puis qu'iey les fautes peuvent être mortelles. La divine charité est comme le cœur, que les blessures mémes, qui seroient legeres aux autres parties, peuvent faire mourir, & la seule froideur peut éteindre ce seu, sacré & cette slame du ciel. L'amour

m Z

de l'amour du prochain, 225 du prochain n'est pas une vertu differante de L'amour de Dieu, dit S. Th. Ce n'est qu'une méme source qui fait monter un ruisseau vers le ciel pour se porter à Dieu, & qui en laisse un autre sur la terre pour se repandre sur le prochain, qu'elle regarde comme quelque chose de Dieu, & comme fon image. Mais peut-il y avoir une loy dont l'observation puisse étre plus indispensable où soit aussi plus douce. O charité, universalis, O amour, s'écrie le divin S. Thom. regle des élus, & regle de toutes les regles, loy universelle, & loy de toutes les loyx, vertu de toutes les vertus, sentence prononcée par ce Roy tentia regis des roys, & qu'il a établie non seule-regum, qua ment par son authorité, mais qu'il a publice par sa parole, & confirmée bendo, sed par son exemple. C'est cette loy tou- &edixit dote de feu que ce souverain Legislateur tient en sa droite, comme parle l'Ecriture. Toutes les autres loix ne sont que des loix terrestres, adjoûte 61. part. 2. toujours S. Thom. & qui par leur cap. ult. poids chargent & ne recompensent pas, accablent & ne délivrent pas: Mais la loy de l'amour est une loy

O charitas ordinis. regula electorum, lex tutum, canon canonum,lex legum , sennon folum edidit jucendo, & implevie fervando. D. Tho. Op. In dexte-

premiaria,

ra cjus ignea lex. Deut. 33. 8.

Ad modun gravia prementia non præmiacia, obruentia non cruenria, Amandi lex ignea lucens, insendens . furfum movens. 7. Tho. ibid.

Carbo incipientibus flamma pro ficientibus, lux perfe-

In dextera ejus ad implendum ad cooperandum , aa præmiandum. D. Tho. ib.

Er probis lucidiffimum lumen & improbis incendium. de Decal.

toute de feu, qui éclaire, qui embrase, qui éleve. C'est comme un charbon tout allumé pour ceux qui commencent, c'est une flamme qui vole pour ceux qui s'avancent: c'est une lumiere toute éclatante pour les parfaits: Mais c'est une loy toute de seu que ce souverain Legislateur non seulement conserve dans le cœur qui en est la premiere origine, non seulement prononce de sa bouche pour adjoûter l'authorité à sa bonté, mais aussi qu'il tient en sa main parce que c'est luy le premier qui l'a accoplie c'est luy qui nous donne la grace pour l'observer, c'est luy qui nous donne la couronne pour nous recompenser. Mais enfin faut-il considerer aussi, que selon la remarque du plus

sçavant des Hebreux, c'est sune loy toute de feu, pour nous apprendre, que si elle est une lumiere tres douce qui éclaire ceux qui l'observent, elle faira aussi comme un incédie entier pour devorer ceux qui oseront la violer. Tâchons donc de faire tous nos efforts pour accomplir cette aimable loy, pour conserver cet-Philo. lib. te divine charité, & pour entrete-

de l'amour du prochain. 227 nir cette union qui fait toute la douceur de la vie : & comprenons bien une fois qu'elle est sa necessité, quel est son merite, & qu'elle est sa douceur. w. This A. C. if was

1. Quelle est sa necessité, puisque sans elle tout deviendroit inutile, & le facrifice même de sa propre vie.

2 Quel est son merite, puisque c'est elle qui attire toutes les graces !! & toutes les benedictions de Dieus

3. Quelle est sa douceur, puisque c'est elle qui fait une image du Paradis fur la terre.

#### I. POINT.

Saint Paul pouvoit-il en dire davantage, pour faire comprendre combien l'union fraternelle est neceffaire, qu'en difant, felon l'explication de S. Cyprien, que quand bien il abandonneroit son corps pour étre consominé par les stames, fans la divine charité & cette union fraternelle, ce sacrifice de sa vie luy deviendroit inutile : parce que, dit ce Pere, Dieu nous a voulu faire lictum, comprendre combien cette division quod nec estoit un grand crime: qui ne peut martyrio

fanguinis
potestabluiQuale crimen quod
martyrio
non potest
expiari?
S. Cypr. de
orat.Domin.

In Chriflum peccatis. 1. ad Cor. 8.

fer. 6.

être effacé par l'effusion même de tout son sang : que le martyre même le plus cruel ne sçauroit expier. Et faut-il s'en étonner ? puisque offencant fon frere , dit S. Paul , on offense fesus - Christ meme; & que Dieu a voulu, que la divine charité nous étant si cachée, & les mouvemens du cœur qui se portent à Dieu nous étant si difficiles à connoître, nous euflions une marque fenfible de l'amour que nous avons pour luy, en l'amour que nous avons pour nos freres. Nous nous trompons, mon Ame, fi nous nourriffons dans le cœur quelque ressentiment, quelque froideur feerete, & nous devons nous dire à nous-mémes ce que S. Jean a dit, que celuy qui dit qu'il ayme Dieu n'aymant pas son frere prochain, Mendax est, est un menteur : car comment se peut-il faire qu'on aime Dieu qu'on ne voit pas, & que l'on n'ayme pas son frere que l'on voit, & qui est pourtant l'image de Dieu? THE POINT.

Mais qu'est-ce que Dieu n'a pas proposé à cette union parsaite des

de l'amour du prochain: 229? cœurs? c'est là dans les cœurs unisqu'il repand mille & mille benedictions. Il a voulu meme que le fruit de tous ses mysteres fut la reconciliation, la paix, & l'union des cœurs selon la remarque de S. Tho. Par fa Croix il a reconcilié le ciel avec la terre, & il a fait de son sang le ciment pour unir toute l'Eglise. Il a envoyé le S. Esprit, afin que le méme amour, qui unit les Personnes de l'adorable Trinité, unit aussi, les cœurs des fidelles. Il a voulu se rendre luy méme, dans la divine Eucharistie un lien sensible & visible, pour achever cette parfaite union. Enfin tout le fruit de ses Mysteres n'est que pour les cœurs unis; comme il n'y a dans le corps que les membres unis, dit S. Tho. qui recoivent la vie & la communication des esprits, & tout son desir, qu'il achevera d'accomplir dans le ciel, & la priere qu'il faisoit à son Pere: étoit que nous fussions unis ego & tu par l'union des votontés, comme il est uny avec son Pere par l'unité d'une mus. Ioa. 17. même nature. Mais combien nous a-t-il voulu recommander cette

.591

union, puis qu'il l'a voulue conferver meme dans les figures. Pourquoy est ce que Dien commanda à fon peuple d'aller trois fois à Jerufalem à son temple ? sinon afin que l'unité d'un même temple, une auffi les cœurs & les esprits, & comme dit l'Historien des Juifs, afin que par l'offrade des mêmes facvifices ceux qui étoiet separés des lieux

pientes invicem epulantes amici fint. Fosep. lib. 4. Antiq.c. 13.

Ut civi. tatis populus effet pacificus , in quam dif-

cordes in. gredi non liceret. Nicet. in c. 27. Fob.

Ecce qua bonum & quàm jucu dum habi rare frattes is unum. Pf. 132.

fussent toûjours unis de cœur, & viussent se jurer une apritié reciproque. Dieu voulut enecre qu'on jus geat autrefois les procés aux portes des villes, afin, dit un Pere que tout le peuple fut dans la Paix & l'union, se personne n'entroit qu'après

avoir quité les occasions de discorde, & aprés s'erre reconciliez.

HI. POINT.

Enfin quoyde plus doux que l'union des cœurs, que les Anciens memes representoient par un instrument de musique, & qui fait sur la terre un image du ciel. Quelle douceur, quelle joye, de n'avoir qu'un même sentiment, de mêmes desirs, & un meme cœur. C'est cette union qui attire les Anges, & qui fait

de l'amour du prochain. 231 fuir les demons: & selon la remarque d'un Pere, lors que David joüoit de sa harpe, cet esprit de malice, qui aghoit Saul, se retiroit. Chose admirable, dit ce Pere, le demon, qui dans fob se rit des lances malus rece-& des fleches tremble entendant les debat à accords d'un instrument, & celuy qui ne peut être vaincu par aucune force, est vaince par Charmonie: Mira res Pour nous apprendre qu'il ne sçau- musica suroit jamais souffrir l'union des gatur diacœurs, dont les accords de cét in- ad cythaiæ strument n'étoient que la figure: & sonum trequ'il n'y a rien qui luy fasse une mesactus re plus cruelle guerre que cette union. cedit , & Que faisons nous donc, O Mon quem nulla vis superar, Ame, s'il arrive jamais que nous superat harjettions la dissension, & que nous monia. rompions cette union des cœurs fi D. Tho. à Villano, de ce n'est affliger les Anges, & le Dieu même des Anges, & faire triompher le demon. Car il faut neceffairement , dit S. Bernard. Que pace factus comme Dieune se trouve & ne regne est locus que dans la paix : aussi le demon se trouve & regne dans la discorde & dans la dissension.

cordia loca fieri diabofidm eft. D. Ber. fer. 3. de Dedic.

Ne le permettez jamais, O Mon Dieu, que je rompe cette union fainte, qui seule est capable de vous attirer, & de vous posseder. Que je ne sois jamais si cruel que de déchirer les entrailles de cette mere, qui me renferme dans son sein, de qui le repos & la paix est inseparable de mon bon-heur. Je l'entens, O Mon Dieu! que vous avez en horreur ceux qui sement la division parmy Detesta- leurs freres : Mais je l'apprens aussi

feminant

nam. D. Chryf. 2. Tertull.

unum & a. Thomas. L'amour s'étant enflammé nima una. dans des milliers de cœurs, comme Alt. A.

tur anima d'un Saint, que les guerres étrangeres ne sont pas fort à craindre, mais une interfratres guerre domestique une division d'une discordias. famille a toujours des suites bien fu-Pro. 6. 16. nestes, & est souvet suivie d'une enviere Non ti-meo extra. ruine. Que l'Eglife seroit heureuse si nea bella, nous pouvions faire revivre cet âge sed dome- d'or auquel tous ses enfans qui ne sticam pug- s'appelloient, comme dit un Pere, que freres & fœurs; n'avoient qu'une ad Co. 2. ho. meme ame, comme parle l'Ecriture, 27. Mais quel feroit n'ôtre bon-heur, fi nous pouvions faire sur la terre une Erat cor image du ciel : où comme dit S.

de l'amour du prochain. 233 dans une infinité de brasiers, sort De tot milau dehors pour repandre ces flammes: & toutes ces flammes s'unissant ensemble; se confondent Sans confusion, & par cette union se rendent plus violentes. Mais vous O divin Amour, Esprit faint, Feu eternel, qui brûlez dans cette poitrine adorable; venez embrafer nos cœurs de ces flammes, que vous estés venu répandre sur la terre : venez establir vôtre demeure, regnez au milieu de nous, afin que vous soiez vous-même le lien qui unissiez nos cœurs, & qu'étant tous unis à vous, nous ne respirions plus qu'union, que charité, & qu'amour. with the meet de la vic

libus cordium quafi infinitis laris flamma effunditur & in unum confuse cofunditur. D. Th. OpH. 61. pa. 2.6.1.

# Fin de la seconde partie. C'eff labour feit & lavilvine chari-

to and pout faire cette union & cerlivine affiance: comme c'eft le S. dui dans le ciel unit les perde l'adorable Trinité : & t amount uniffant, ou cette mion de l'anour qui fait le bonheur le plus grand, & route linelf-



## TROISIE'ME PARTIE

DES MEDITATIONS de S. Thomas, sur la vie unitive.

offshir voice domente, regnere

'Est là que tout le reste doit étre rapporté de nous unir à Dieu. Si l'ame tâche de se purifier par les rigueurs de la vie Purgative, & si elle se remplie des lumieres, & des beautez de la vie illuminative, ce n'est que pour meriter de s'unir à ce divin Epoux. C'est l'amour seul & la divine charité qui peut faire cette union & cette divine alliance; comme c'est le S. Esprit, qui dans le ciel unit les per--fonnes de l'adorable Trinité: & c'est cet amour unissant, ou cette union de l'amour qui fait le bonheur le plus grand, & toute la felicité dont une ame peut être capable fur la terre. C'est donc maintenant qu'il faut mediter la grandeur, & le bon-heur de ce divin amour, il faut luy abandonner tout nôtre cœur sans luy donner ny bornes ny limites; il faut toûjours exciter davantage cette slame, jusqu'à ce, qu'elle fasse en nous une entiere transformation: comme le fer embrasé du feu qui le remplit & qui le penetre, semble tout transformé, ne paroit plus, & n'agit plus que comme le feu.

Mais avant de passer outre; il semble necessaire de dire quelque chose pour faire voir l'excellence, la grandeur, la perfection de cét état d'union intime de l'ame avec Dieu, qui est inseparable de ce degré sublime de contemplation. Car come prouve expressement S. Th. il ne faut pas se persuader, que la contemplation, ne soit qu'une simple speculation froide, & sterile de l'esprit. Il est vray que c'est une connoissance; mais l'amour en est le prince: il est vray que c'est une lumiere, mais c'est une sumiere du cœur : & c'est pour cela adjoûte

D. Tho. 2.2. q. 80. a. 1.

ce grand Docteur, que S. Gregoire a dit, que la vie contemplative n'est qu'un amour, qui abandonnant le foin de toutes les choses de la terre, desire avec toute l'ardeur possible, & s'applique uniquement à contempler cette beauté, à connoistre cette bonté inesfable, que la raison commence de luy découvrir, dont la foy augmente la connoissance, mais que l'amour fait bien mieux connoitre penetrant jusque dans le plus intime par l'experience qu'il en donne, & faisant gouter selon les expressions de l'Ecriture combien le Seigneur est

templativa
est, cum cal
catis curis
omnibus;
ad videnda
faciem sui
creatoris,
animus inardescit,
D. Tho. ex
D. Greg, ho.
14, in Exec.

Vita con-

10f. 15. 7.

Ce fera toujours dans les écrits de S. Tho.comme dans une source tres-pure, & pour emprunter cette parole de l'Ecriture ce sera dans cette Fontaine du soleil qu'il faudra aller puiser toutes les lumieres; particulierement dans sa Somme Theologique, où il explique tout ce qui appartient a ces deux états de la vie active, & de la vie contemplative, avec tant d'erudition, '& un si grand nombre de passages des Peres, que

de la vie Vnitive. 237 cela seul suffiroit pour faire un livre tout entier, si on vouloit tout raporter, & leur donner une juste étendue pour se rendre assés intelligible à toute forte de personnes. De seize Articles neantmoins que ce grand Saint à renfermez dans trois questions différentes où il traite de la vie contemplative, de la vie active, & de la comparaison de ces deux vies ensemble, nous n'en prendrons que trois adjoûtant quelques remarques tirées des autres, pour expliquer la perfection, le merite, les delices, les degrez differens de cet état tout divin , d'union intime de l'ame avec Dieu , & les difpositios qu'elle doit apoprter de son côté, pour se rendre capable de ce bon-heur. Et j'espere que ce sera particulierement icy qu'on avouera que S. Thom. n'est pas moins le

Maistre de la vie Mystique qu'il l'est de la Theologie. STATE OF SERVICE SEEDS

# 

## S. PREMIER.

## De la perfection de cet état.

9. 80. a. 41. 0

D. Th. 2. 2. C Aint Thomas a dit en un seul mot tout ce que lon peut dire de la grandeur, du bon-heur, & de la perfection de cet état, en difant que c'est Inchoatio quadam beatitudinis : un commencement de cette beatitude, & de cette felicité eternelle que Dieu reserve dans le ciel pour recompense, & dont il donne quelque avant - gout sur la terre pour nous faire soupirer aprés son entiere possession. Quel Paradis peut-il y avoir sur la terre (avoit déja dit avant luy Hugues de S. Victor ) si ce n'est cet état sublime & heureux d'une ame, qui semble ne regarder plus la terre, que pour la mépriser? Et n'est-ce pas lors qu'elle medite les choses celestes : qu'elle est comme dans les delices d'un Paradis de volupté. Et ce ne sont pas les seules lumieres de la foy, qui nous

Mens animæ, Paradifus eft : in qua dum cælestia meditatur , quafi inParadifo voluptatis delectatur. Hug. a. S. Vict. l. 2.de ani. c. 23.

D - 58 0

font connoitre la grandeur, & la perfection de cet état. S. Thomas prouve par un tres-grand nombre de raisons, qu'il tire des Anciens Philosophes, & qu'il éleve pour les faire servir à la religion, que cet état est le plus parfait de tous les états qui puissent étre jamais, & qu'il fait toute la felicité de la vie; autant que dans tous ces accidens qui nous traversent, & qui nous affligent, on peut être capable de quelque feheité.

que febetté.

La principale raison de S. Thos se prend de l'objet que cet état de la contemplation regarde, qui est Dieu dans luy-méme; tandis que l'action ne regarde que comme un rayon de la divinité resléchi sur les creatures, & sur le prochain qu'elle envisage seulement par rapport à Dieu. Par ce premier regard, l'ame ne voit que le ciel, où plûtôt s'elevant au dessus de tout ce qui est visible, elle entre dans le ciel, & elle connoit, quoy que avec moins de clarté, tout ce que les Anges mémes connoissent. Mais dans le second état l'ame s'arréte sur la terre;

& tout ce qu'elle peut avoir de plus profond font les mysteres dans lesquels la grandeur de Dieu s'est a-

D. Th. 22. baiffée. C'est pourquoy S. Thom. g. 82. a. I. ex Aug. de verb. Dom Serm. 21.

faifant cette difference aprés S.Aug. & suivant S. Jean dans son extase le plus élevé qu'il ayt jamais eu, dit. Au commencement étoit le Verbe. voyla ce que Marie Magdelaine, qui est l'image & la figure de la vie contemplative écoutoit. Et aprés descendant sur la terre il ajoûte Le Verbe a été fait chair : Voyla à qui

Pf. 138. 23. Marthe servoit, montrant l'exem-Increatura- ple de la vie active. rum cossde- Il est vray dit Saint Thomas que ratione non l'ame élevée à cet état sublime de vana & pe- l'ame elevee a cet etat lubinie de ofitas eft e- quelques fois les yeux fur les ouvraxercenda: ges de Dieu, puisque David méme fed gradus disoit, Vos ouvrages, O Mon Dien, ad immorfont tous admirables, & mon ame talia & fem est toute penetrée de ce qu'elle en per permaconnoit. Mais ce n'est pas là que l'anentia faciendus. me s'arreste, dit cet Angelique Do-D. 7b. 22. cteur, comme il remarque aprés S. 9.80.a.4.ex Augustin. Ce n'est pas dans la Aug. lib. de consideration des creatures qu'il vera relig. fant exercer une vaine curiosité; 6ap. 39.

de la vie Vnitive. 241 mais il faut se faire des ouvrages de Dieu autant de degrés pour s'élevér à la connoissance de cette verité eternelle. Et c'est ainsi que David consideroit ces ouvrages d'une sagesse infinie, d'un pouvoir infini pour monter jusqu'à Dieu en cherchant leur prince : & ce Prophete s'adresfant à Dieu luy disoit. Iay consideré, O Mon Dieu, tout ce que vous avés fait: l'ay medité fur les ouvrages de vos mains : l'ay élevé mes mains vers vons. C'est à dire qu'estant tout enflammé par la consideration de la beauté, de la grandeur, de l'ordre de toutes ces choses invisibles, il entroit dans tous ces transports, qui luy faisoient éléver le cœur & les mains vers le Ciel, par le desir

Ainsi c'est cet heureux état, qui appliquant uniquement l'ame à Dieu, rétablit le dessein que Dieu avoit eu en produisant l'homme, & fait revenir l'état d'innocence, c'est à dire cet état d'ardeur & de lumiere dans lequel l'homme avoit été produit. Dieu n'avoit produit l'homme

qu'il avoit de s'aller unir à leur

principe.

Ad contemplandű quippe creatorem homo conditus fuerat, ut ejus semper speciem quærerer, arque in foliditate illius amoris habitarer. D. Greg.1.8. Moral. c.

dit Saint Gregoire qu'affin qu'il peut connoistre, aymer, adorer, louer son autheur dans la contemplation, & que par la solidité de son amour, il peut s'establir comme une demeure en cette bonté infinie.

De sorte que Dieu méme s'étoit rendu comme le lieu & le centre, où l'ame devoit habiter, & devoit trouver son repos: parceque l'ame est bien plus dans l'objet qu'elle ayme, que dans le corps qu'elle anime, dit Saint Thomas fondé sur ce principe, que les esprits ne sont dans un lieu que par leurs operations. Le dessein donc d'un Dieu étoit que l'ame fut toûjours unie à luy & par la connoissance & par l'amour; & luy même étant aussi à son tour, & reciproquement uni à l'ame par une effusion de lumiere & d'ardeur, il faisoit dans cette ame un Paradis Spirituel, dont le Paradis Terestre n'estoit qu'une figure. Mais l'homme par une juste peine ayant esté chassé de ce Paradis Terrestre, perdit en meme temps & ce Paradis Spirituel qu'il portoit dans son cœur; es fut banny de ce lieu, on de ce cen-

tre adorable où il étoit, & qui faifoit tout son repas. Et c'est pour cela que Job a dit, adjoute Saint Gregoire : que son lieu ne le connoistra dir. plus. Car il faut bien remarquer & avec soin, dit ce Pere, que 70b ne dit point que le pecheur ne connoistra pas le lieu qu'il a perdu : mais il dit que le lieu qu'il a perdu ne le connoistra plus; pour nous apprendre, que la divine Escriture, attribuat la connoissance non pas à l'homme mais sed ait neau lieu; c'est Dieu meme qu'il faut entendre par le nom de lieu parce scet cii amqu'il est le centre de l'homme, où il plius locus deit reposer & par connoissance & par amour.

Mais n'est-ce pas cet état de meditation & de contemplation, qui unissant l'ame à Dieu, & la faisant repoier dans ce centre des cœurs, ce lieu des esprits, & cet esprit im- mine desigmense qui renferme tous les esprits, natur, rétablit ce premier dessein de Dieu, Greg. ilid. & porte dans l'ame ce Paradis Spirituel qu'elle avoit perdu; & pour parler avec S. Bernard, n'est ce pas cet état de contemplation qui repatrie cette ame, & la fait revenir comme

Greg. ibid.

fummopere eft quod no air neque cognolect amplius locum fuum : que cognocjus. Dum coim cognitio non homini sed loco tribuitur patenter iple conditor loci noRepatriari
erit hoc, exisse de patria cotporum in regionem spirituum.
D. Bern. 1.
5, de consid.
6, 1.

Ipía (patria) est Deus noster, maximus spirit, maxima mansio spirituum, ibid.

tur parenter

dans' son lieu natal qu'elle avoit perdu. Car comment pouvons nous appeler dit ce Pere le retour de cette ame? N'est-ce pas estre repatrié, sortir de la region des corps, pour revenir dans la region des esprits, Car qu'elle est la region, la patrie, le lieu natal des esprits, sinon cet esprit souverain qui renserme dans son immensité tous les esprits bienbeureux.

Et c'est là le bon-heur que produit cet estat de la contemplation. Il met l'ame dans son lieu, dans sa place, dans son centre, & comme dans son assiete, l'unissant à Dieu. C'est là qu'elle trouve son repos, & hors de là elle ne trouvera jamais que de l'inquietude: parce que par tout ailleurs elle seta hors de son centre, qui ne peut estre jamais autre que Dieu.

-11 The Following Park

Corner of the fair revenue coverage

sendiche premier dellein de Dieu, fürer inte

# des degrés de contem. 245

#### s. SECOND.

Des differens degrés de la contemplation

C'Est icy un des plus beaux en-droits de Saint Thomas,& une des remarques les plus élevées, & les plus solides qu'il ayt jamais faites parlant de la vie contemplative; & expliquant rous les degrés de la contemplation, que S. Denis avoit distingués d'une maniere qui paroissoit un enigme. Il est vray que peut estre plusieurs trouveront que ces remarques sont trop élevées, & qu'elles passent la portée des personnes, pour qui il semble qu'on doit particulierement écrire ces Meditations. Mais pourtant je ne doute pas aussi qu'il ne s'en trouve un grand nombre qui seront bien aise d'être éclairées sur une matiere qui est le fondement de la vie spiritüelle. Certainement on est injuste, lors qu'on ne veut point se faire auRogavit Petrum à terra reducere pufillu Luc c. s.

Non in altum duci & tamé à terta præcipit temoveri, D. Greg. l. 17. Mora,

eun effort, & qu'on ne veut apporter aucune application pour s'instruire de ce qu'il y a de plus solide,& dans les Mysteres de la Religion, & dans les pratiques de la pieté. On doit se fouvenir que Jesus-Christ voulant instruire les troupes; & estant entré dans une barque, dit à Pierre de s'éloigner un peu de la terre. C'est à dire comme explique Saint Gregoire, il voulut nous apprendre qu'on doit toûjours garder un milieu. Et que si ceux qui expliquent ces mysteres du Ciel, & ces verités eternelles, font tous leurs efforts pour s'abaisser, & se rendre intelligibles: il est bien juste aussi que ceux qui les veulent apprendre, s'éloignent un peu de la terre, & s'élevent au dessus de leurs sens. Mais on doit faire reflexion auffi, que ce sont des remarques de Saint Thomas, c'est à dire du plus profond de tous les Peres. Et enfin n'est-il pas necessaire à une ame, qui veut folidement s'appliquer à la pieté, d'apprendre tous ces degrés differens de la contemplation, & toutes les manieres différentes de faire

des degrés de contem. 247 Oraifon; puisque nous voyons que dans tous les exercices, la varieté foulage; & Dieu prend plaisir sans doute de voir une ame qui passe par tous ces degrés differents, & qui ne pouvant pas se tenir toûjours, sur le plus élvé, descend sur le plus bas, & comme parle le Prophete, Deus Pf. 47.3. in domibus ejus, où selon une autre explication, Deus in gradibus ejus cognoscetur, c'est dans tous ces degrez que Dieu prend plaisir d'étre connu.

C'est donc du divin Denys Arcopagite que nous aprenons les degrés differens de la contemplation, qu'il a expliqués soûs le symbole de trois mouvemens; d'un mouvement droit, d'un mouvement oblique, & d'un mouvement circulaire: Mais c'est de Saint Thomas, puis qu'il n'a rien oublié de tout ce qu'il y a dans l'antiquité, & dans le écrits de tous les Peres qui puisse servit pour expliquer les mysteres les plus élevés de la Religion où les secrets les plus cachés de la vie mystique, Qu'il en faut apprendre la veritable explication.

D. Dionys. c. 4. de di-

D. Th. 22. 9. 180. 4.6. & q. 8. de Ver. a. 15.

Ce grand Saint donc, qu'une longue experiance rendoit trés-fçavant en matiere d'Oraison & de contemplation, & à qui un grand fond de Tgeologie donnoit toutes les lumieres necessaires pour les bien expliquer; remarque, que les operations de l'entendement, dans lesquelles la contemplation confiste, peuvent estre appelées des mouvemens, en ce sens que les Philosophes mémes ont appelé des mouvemens, les actions les plus parfaites. Car dit-il; ce n'est que par les choses sensibles que nous pouvons nous élever à la connoissance des choses intellectuelles; & parce que les operations des sens ne se font jamais sans quelque mouvement, qui vient de l'impression que sont les objets sur les puissances : de la vient qu'on a accoûtumé de donner aussi ce nom aux operations de l'esprit; & de les appeller des mouvemens. De sorte que c'est par la difference qui se trouve parmy les mouvemens corporels & fensibles, qu'on peut expliquer, & les operations de l'esprit, & les degrez difdes degrés de contem. 249

ferens de la contemplation.

Or de tous les mouvemens senfibles & corporels, le plus parfait de tous est le mouvement local, qui fe fait lors qu'on change de lieu, dont on peut distinguer comme trois differences, un mouvement circulaire, un mouvement droit, & un mouvement oblique. Le mouvement circulaire est le plus parfait de tous, estant le plus égal, le plus regulier, &le plus uniforme, se faisant toûjours autour d'un méme centre. Le mouvement droit est entre deux points determinez, dont on quitte l'un, duquel on s'éloigne d'autant plus qu'on s'aproche de l'autre. Le mouvement oblique, est composé de tous les deux, il approche du circulaire, mais il n'en a pas toute la perfection. C'est donc par cette comparaison de ces mouvemens differens, que nous pouvons expliquer les operations differentes de l'esprit, & comme les degrés differens de la meditation, changeant un peu l'ordre, pour rendre tout plus intelligible.

Premierement le mouvement

droit dit Saint Thomas, on la premiere maniere de contemplation la plus imparfaite, & le dernier degré de tous, est lors que l'ame, des choses sensibles & visibles s'éleve aux choses invisibles, & jusqu'à Dieu méme; lors quelle s'accoutume de prendre occasion de toutes choses pour connoistre, pour adorer, & pour aymer un Dieu; lors que toutes choses luy servet de miroirs, quis le representent, & que dans toutes choses elle voit comme des vestiges qu'il a laissez imprimez, & que suivant ces vestiges elle court , & sans s'arréter elle va droit à luy, comme cette Ame sainte des Cantiques, qui s'adressoità toute la nature, & au Ciel & à la terre, pour leur demander où estoit ce divin Epoux, & ce Verbe adorable, qui par son absence la laissoit toujours dans la langueur.

Movetur anima in Deum uno modo invifibilia Dei per ea qua facta funt vifibilia

Le premier degré de la contemplation dit Saint Thomas, est lors que l'ame dans les choses visibles contemple les invisibles, & c'est ce qu'on appele un mouvement droit. C'est pourquoy S. Denys dit, que l'ameste meut d'un mouvement droit, lors que des choses qu'elle voit de tous codes degrés de contem. 251 stés, & des choses exterieures, elle monte, & s'éleve comme par autant de degrés differens, & multipliés jusqu'a Dieu, en qui elle trouve toutes ces perfections reunies.

conspiciés, & iste est motus rectus: unde Dionys.dicit, quod in directum

movetur anima, quando ab iis quæ circa ipsam sunt progreditur, & ab exterioribus sicut à quibusdam signis variatis & multiplicatis ad simplices, & unitas sursum agitur contemplationes. D. Th. q. 8. de verit. art. 15.

Mais le second mouvement est beaucoup plus parfait, & il unit plus intimement l'ame à Dieu: c'eft comme un mouvement oblique, qui participe du circulaire , & qui approche du centre : lors que l'ame s'éleve tout d'un conp jusqu'à Dieu, pour contempler toutes ces perfections adorables, que les lumieres de la Foy luy découvrent. Mais ne pouvant pas les voir en elles memes, elle est obligée comme de descendre sur la terre, pour les contempler dans tous les Mysteres, qui les font connoistre d'une maniere presque sensible. Car il est vray que comme dit Saint Paul, la grace & la misericorde de nôtre Sauveur a paru fur la terre, c'est a

Apparuit gratia Salvatoris noftri. [Ad Titum. 2. 1.11 III. Partie,

Domine in coelo milericordia 113 tua. The D. Th. ibid in commen.

Candor eft enim lucis æternæ , fpeculum fine macula majesta tis Dei , & imago boniratis illius.

Triplex oft medium. primu sub quo intel. lectus videt, & eft lumez guo vide & eft

dire, explique S. Thomas qu'auparavant, comme parle le Prophete : la misericorde estoit inconnue aux hommes, & elle estoit cachée dans le Ciel; mais maintenant elle paroît visiblement dans le mystere d'un Dieu fait homme : & c'est pour cela que l'Ecriture sainte donne à cette Sagesse incarnée trois Th. 9. 8. de qualités qui comprendent tout ce qui peut étre jamais necessaire pour faire une parfaite connoissance. C'est une lumiere qui fuit voir toutes les perfections divines, c'est un miroir dans lequel elles paroissent, & cest une image qui les represente. Car comme enfeigne S. Thomas, tout ce qui peut jamais contribüer pour donner une parfaite connoissance; se reduit à trois choses : à la lumiere qui fortifie la puissance, à l'image Sap. 7. 25. qui represente l'objet, & à un miroir dans lequel cet objet peut paroitre. C'estainsi donc qu'une ame ne pouvant pas voir ces perfections divines dans elles refléchit sur les mysteres que la Foy luy découvre, & dans lesquels elle voit parofire visiblement toutes ces perfections.

do do la qualte voit de rome en

des degrés de contem. 253

Elle admire, elle adore, elle ayme l'toutes ces perfections qu'elle voit d'une maniere presque sensible, & s'il faut le dire ainsi, qu'elle touche dans les Mysteres de la Religion. Et c'est le second mouvement de l'ame, ou ce second degré de la

contemplation.

La seconde maniere de connoître Dieu, dit S. Thomas, est par les lumières de la Foy que Dieu communique à toutes les ames, & qu'il ne leur communique neanmoins que d'une maniere qui leur est conforme, & qui sons des figures sensibles comme sons des voiles, leur découvre les choses divines: comme autre fois il se sit voir à Isage assis sur un Thrône élevé, co ce mouvement est appelle oblique ; parce qu'il participe quelque chose de l'uniformité du mouvement circulaire, par les lumieres qui attachent l'ame à Dieu; & quelque chose de l'inégalité du mouvement droit par la varieté des figures qu'elle voit, ou la multitude des actes qu'elle produit; & c'est pour cela que Saint Denys a dit, que l'ame se meut d'un mouvement

fpecies intelligibilis (& imago.) 3.in quo vider, & est speculum. Quod 1. 7.

Alio modo moverur in illuminatio nibus ex Deo receptis, quas tame recipit, fecundum modum fuum fensibilibus figu. ris velatas: ficut Isavas vidit Deum fedentem. super folia excellum & elevatum. Hic motus estobliquus habens aliquid de uniformirare ex par- oblique, lors qu'elle reçoit ces lumiere divinæ res toutes divines, mais selon sa conilluminationis, & aliquid de difformita sous des figures sensibles, & par la te ex parte multitude des actes qu'elle produit se sensibilium servant du raisonnement.

figurarum.

Unde Dionys, dicit quod oblique movetur anima in quantum secudum proprietatem suam divinis illuminatur cognitionibus, non intellectualiter & singulariter, sed rationabiliter & diffuse, D. Th. ibid.

Enfin le troisiéme & le plus parfait de tous les degrés de la contemplation, & qui éleve l'ame à cette maniere de connoitre toute propre aux Anges; est comme un monvement circulaire, qui attache l'ame à Dieu comme à un ceutre immobile par un simple regard, sans cette multitude d'actes, de pensées & de raisonnemens; comme ces Esprits bien-heureux, dit S. Denys; sont toujours dans cette égalité, ou plutôt dans cette unité de connoissance, tout autour de cette beauté adorable, & de cette bonté uniquement aimable: & semblent luy faire comme une couronne, l'entourant de

Manent in identita te circa identitatis caulam pulchrum & bonum circu chorum agentes, D. Dion.c.4de divi. Nomi.

des degrés de contem. 255 coutes parts, & étant attachez par un simple regard toûjours égal toûjours le même, & par une contemplation qui ne finira jamais.

Mais parce que cette maniere de connoître Dieu , qu'on doit proprement appeller contemplation est extremement élevée, & qu'elle met l'homme presque dans un méme rang avec les intelligences & les Esprits bien-heureux, qui comoisfent toutes choses sans cette multitude de raisonnemens, & par un simple regard : il faut necessairement de tres - grandes dispositions pour s'en rendre capable. Premierement donc, il faut qu'une ame par une grande retraite, & un grand éloignement du monde, quitte toute cette diversité, & cette multitude des choses exterieures, qui la partagent, qui la divifent, & qui remplissent son cœur de desirs, ou criminels, on inutiles. Aprés il faut que s'étant retirée au dedans d'elle meme, & ayant quitte la multitude des objets ; elle se reunisse davantage, quittant la multitude des penfées, & tous ces longs discours, &

ces grands raisonnemens, qui ne font qu'occuper l'esprit, & l'empécher de s'unir à Dieu, & de le voir à découvert. Et alors elle parvient à cette simple connoissance&à ce simple regard de cette verité éternelle, à laquelle elle s'attache immediatement come à son centre,&c'est cette operation tres-simple, tres-égale, & tres-uniforme, que S. Denys avoit appellée un mouvement circulaire; parce que ce mouvement est toûjours tres-égal.

La troisiéme maniere de connoître Dieu, dit S. Thomas., eft lors que l'ame rejette toutes les idées, & tous les desirs des choses sensibles: qu'aprés elle s'éleve au dessus d'ellemême, & tâche de s'éloigner de toutes les inégalités qui sont inseparables de la multitude, ou des objets

qu'elle voit au dehors, on des actes

qu'elle trouve au dedans d'elle-même.

Et c'est ce qu'on appelle un mouve-

ment cerculaire. C'est pour quoy S.

Denys dit que le mouvement circu-

laire est, lorsque l'ame se retirant de

toutes les choses sensibles pour entrer

dans elle même, & aprés reunissant

omnia fen. fibilia abiicit supra omne Deű cogitans, & etiam fupra seipsam : & fic ab omni difformitate iscparatur. Et hic motus circularis :

Tertius

quando

modus eft

anima à se

des degrés de contem. 157 toutes ses puissances, toutes ses forces & tous ses actes, elle se rend tresuniforme, & par cette uniformité, elle se rend semblable à ces Esprits bien-heureux, & elle est élevée jusqu'à cet être souverain, & cette verité eternelle qu'elle voit , & qu'elle sam ab excontemple par un simple regard.

UndeDionifius dicie quod animæ circularis motus est' introirus ad feipterioribus , & intelle-

aualium virtutum ipfius convolutio : & quod demum uniformis facta, unitur unitis virtutibus, & fic manu ducitur, ad id quod est super omnia. D. Tb. ibid

### the the the the think the

#### S. TROISIEME.

Que ces trois degrés de la contemplation, répondent à trois Dons du S. Esprit, aux Dons de Science, de Sagesse, er d'Entendement.

I L seroit aisé d'adjoûter un grand nombre de remarques de cet incomparable Docteur, & qui ne sont pas au-desfous de celles que nous venons d'expliquer. Mais il semble

qu'il ne faut pas dumoins obmettre une reflexion des plus importantes qu'on puisse jamais faire sur ce sujet : à sçavoir que ces trois degrés de la contemplation répondent à trois dons du S. Esprit, aux Dons de Science, de Sagesse, & d'Entendement : ce qui nous donnera l'occasion d'expliquer quelque chose d'une des plus importates verités de la religion, & qui neanmoins est tres - peu connuë des personnes mémes, qui s'appliquent à la vertu. Car certainement tres-peu seaventquel est le propre office de ces Dons de quelle maniere on peut les pratiquer, où comment on doit se rendre capable de recevoir ces mouvemens facrés, & ces lumieres du Divin Esprit. Et il y a méme quelque sujet de s'étonner, qu'une des plus importantes verités de la Religion, & qu'une des pratiques les plus saintes de tout l'état de la sainteté méme, se trouve si peu expliquée dans les livres qui traitent des pratiques de la pieté.

Premierement donc il faut remarquer que ce don de la Seience re-

des degres de contem. 259 pond à ce premier degré de la contem- Cum homo plation qui regarde toutes les choses per res crecreées comme des images de Dien atas Deum C'est ce don & certe science de cognoscie, C'est ce don & cette science de hoc perti-Saints qui nous fait considerer tou- net ad scites les choses creées, non pas dans entiam. elles mémes, mais par raport à Dieu qui fait sentir, & gouter à l'ame, qu'il n'y a que luy seul qui foit aymable dans toutes choses; que c'est luy seul qu'il faut chercher, & qu'il faut regarder dans tous ses ouvrages. Et c'est pour cela, ajoûte ce Saint, que selon la remarque de S. Augustin la Beatitude des larmes & de ceux qui font toûjours penetrés d'une sainte tristesse répond à ce don : parce qu'une ame étant éclairée de cette science étant animée du divin esprit, connoissant d'un côté combien de fois elle s'est arrestée dans les creatures, au lieu de s'en servir, & pour le dire ainsi, d'y passer seulement pour aller à Dieu: elle pleure, elle repand des

larmes, voyant son erreur, de s'etre arrestée aux images, & d'avoir, embrassé les copies au lieu d'enchercher l'original. Mais d'un autre

Scientia convenit lugentibus qui didicerunt quibus malis vindi funt quæ quafi bona petterunt.

D. Th. ibid.
ex Aug de. fer. Dom. l.
1. 6. 9.

côté penetrant plus avant, & connoissant bien que toutes les creatures ne sont que quelques legeres expressions des perfections qui sont en Dieu, que ce ne sont que comme des messagers qui viennent l'entretenir de son amour; elle soûpire elle gemit, & elle vient à cet heureux état où étoit David, lors que tout percé de douleur & d'amour, il disoit que ses larmes étoient devenues son pain jour & nuit, lors qu'on luy demandoit où étoit son Dieu.

Le don de la Sagesse répond à ce deuxième degré de la contemplation dans lequel l'ame (comme nous avons expliqué)s'éleve jusqu'à Dieu pour y contempler toutes ses perfections; mais ne pouvant les voir en elles mêmes elle ressecht sur tous les mysteres, que la foy luy apprend, & dans lesquels toutes ces perfections paroissent d'une maniere sensible. Et elle contemple tous ces mysteres, non pas d'une façon sterile & froide, par une seule speculation de son esprit, ce qui seroit seulement une sagesse d'un Philosophe,

des degrés de contem. & non pas un don du S. Esprit: mais elle les contemple avec amour & avec suavité : elle les sent, elle les goute, & par cette experience, dit S. Thomas l'ame est élevée à cette contemplation si douce, si aymable, si divine, & qui luy donne une certitude si grande, qu'il luy semble qu'elle voit déja à decouvert tous ces mysteres · & qu'elle touche, pour ainsi parler, toutes ces persections divines, avant une connoisfance claire & diffincte autant qu'on peut avoir sur la terre, de toutes ces verités que la foy semble tenir comme envelopées dans son obscu-

Et c'est pour cela, dit S. Thom. que selon S. Aug. la septieme Beatitude des pacifiques répond à ce don de Sagesse. Parce que l'esprit étant remply de lumieres divines, le cœur étant remply d'amour & de douceur, une ame croit avec foumission, & embrasse avec ardeur tout ce que la Foy luy propose. Car on eroit facillement ce qu'on ayme beaucoup. Et d'ailleurs l'experience tioni. que Dieu donne à l'ame de toutes

Procedit fapientiæ donum ad quandam. Deiformé contemplationem , & quoda modo explicitam articuloru, quos fides quôdam involuto modo tenet secudum humanum modu. D. Th. in 3. dift. 35. 9. 2. a. I.

Sapientia covenit pacificis in quibus nullus motus est rebellis fed obtem -D. Th.2. 2.

9. 45. 4.6

ces verités eternelles, & de tous ces divins mysteres, ne luy permettant pas pour le dire ainsi d'en douter, elle est dans une prosonde paix, dans une tranquillité admirable, & que rien ne sçauroit troubler, sans étre agitée de tous ces doutes & de toutes ces peines, qui dechirent pour l'ordinaire le cœur de ceux qui

ne goutent pas Dieu.

Enfin le don d'Entendement répond à ce troisième degré de contemplation, qui par un simple regard, fans raisonner, & lans toute cette multitude d'idées, & de peniées, s'attache uniquément à Dieu. Car comme dit excellement Saint Thomas il est vray que le propre de l'esprit humain est de connoitre, & de penetrer dans la nature des chofes par les proprietés & par les accidens qui les entourent, & qui sont comme autant de portes par lesquelles l'esprit entre & va jusques dans le plus interieur. Mais lors qu'il arrive que l'esprit reçoit une plus grande lumiere qui luy fait voir avec plus de clarté tous les objets, & que l'esprit ainsi éclairé s'attache

Aliquando ad intima non perventur nifi perfeitcum-posita quasi per quædã ostia. D. Thibid.in 3. d. 35. 4.2.4.2.

des degrés de contem. 263 à les contempler par un fimple regard, qui les voit comme à découvert, & qui les penetre par une fimple veuë, c'est alors la maniere de connoitre des Anges. Et c'est le propre office de ce don d'Inteligence qui nous attache par une fimple veuë, & par un simple regard à cet- hoc supra te verité eternelle, & à tous les mysteres quelle nous a revelés : ce qui éleve, dit S. Tho. un contemplatif au dessus de la condition de Phomme pour le rendre participant de la maniere de connoître même des Anges.

Et c'est pour cette raison, dit encore S. Thom. que selon la remarque de S. Aug. ce don d'Entende- D. Th. 2.2. ment qui fait voir aux yeux d'un esprit purifié, ce que les yeux n'ont ser. Dom. c. jamais veu, comme parle l'Apôtre, 9répod à la fixiéme beatitude de ceux qui ont le cœur pur & net, à qui ce bon-heur de voir Dieu, où dans le Ciel par la lumiere de gloire, où Beari munfur la terre par la contemplation, do corde est promis comme une recompense, quonia ipsi

Et la raison en est, dit cet Ange- Deum vilique Docteur; parce qu'afin que debunt.

Si supernaturali-lumine mens in tatum felevetur, ut ad ipfa spiritualia afpicienda introducatur. humanum modum eft. D. Th. 4.9. ibid.

9.8. a. 7.ex Aug. l. I. de

Ab inordinatis affectionibus & à phantafmatibus. D. Th, 22. q. 8. a. 7.

l'ame se rende capable de cette simple veuë, afin qu'elle s'éleve jusqu'à cette simplicité de connoissance, & qu'elle contemple toutes ces verités eternelles à la maniere des Anges par un simple regard: il faut necesfairement une double pureté. Une pureté de cœur, & une pureté d'elprit: une pureté par un éloignement de toute sorte de passions, qui non seulement troublent le cœur, mais aussi qui obscurcissent l'esprit : & une pureté par une privation de cette multitude de pensées qui divisent l'esprit, & qui l'empêchent de reunir toutes ses lumieres, & d'avoir cette unité de connoissance & ce simple regard comme nous expliquerons plus bas.

Mais S. Thom. raisonant toujours sur ce même principe, adjoute encore une parole excellente qu'il ne faut pas laisser puisque l'occasion s'en presente, & qui nous faira encore, mieux connoître quel est l'office de ce don d'Entendement. Ce S. Docteur donc adjoûte, que comme à l'égard des premiers principes nous n'avons jamais besoin de

raifon-

des trois dons du S. Esprit. 265 raisonement pour en être convaincus: & que par exemple non seulement on se persuade sans peine, mais ausi l'on est entierement convaincu, que le bien est aymable par luy même, qu'on ne doit travailler que pour se rendre heureux: ainsi par ce don d'Intelligence une ame penetre d'abord, s'atache avec amour, embrasse avec plaifir toutes les verités eternelles, tous les mysteres de la religion, tout ce qui est de la vertu & de la pieté, comme si c'étoient dit S. Thom. des premiers principes, dont il luy feroit impossible meme de douter. Et hoc fa-Et en effet, c'est ainsi que souvent intellectus on trouve des ames qui étant quod de remplies de ce don du divin Esprit, auditis mesentent en elles mêmes, qu'une té illustrat sentent en elles inchies, qu'un peut ut ad modu feule de ces paroles, qu'on peut principioru appeller des paroles de vie, O flatim au-Verite, ô Bonté ô Amour! & univer- dita probésellement tout ce qui est des perfe-tur. ctions de Dieu, des mysteres de la D. Thom. Religion, des devoirs de la pieté, in 3. d. 35. qui se presente à leur esprit, les touche plus vivement, les attache plus fortement, les arrête

avec plus de douceur, que ne fairoient pas tous les raisonnemens du monde. Parce que toutes ces choses se presentent à leur esprit avec tant de clarté, avec une lumiere si belle & si douce, qu'elles ne scauroient presque ny en douter, ny se lasser de les contempler, de les admirer, de les aymer & de s'y soumettre, comme si c'étoient des premiers principes, & les plus clairs qu'on

puisse jamais imaginer.

Et c'est icy qu'on peut saire cettainement une reflexion tres-importante, & qui nous doit remplir de crainte: D'où vient que nous sommes si peu touchez des choses de Dieu, & des mysteres de la Religion, d'où vient que les principes les plus constans de la Morale, les maximes les plus claires de l'Evangile, les pratiques les plus communes de la pieté, ne font point d'impression sur nôtre esprit? Puisque si nous ne sommes pas privez de la grace, ce qui seroit le dernier malheur qui pût jamais arriver à une ame, nous devons avoir ce don du S. Esprit qui en est inseparable, & que le propre office de ce don est d'attacher aussi fortement, mais avec encore plus de douceur à toutes ces maximes & à toutes ces verités comme si c'étoient des premiers principes. Mais d'où vient qu' on voit un si grand nombre de perfonnes qui revoquent toutes choses en doute, & les regles mêmes les plus constantes, de la Religion & de la Morale: & qui ont toutes les peines du monde à se convaincre, ne pouvat être persuadés que par de longs raisonnemens, des premiers principes de la pieté & de l'Evagile.

Mais pourtant la raison en est évidente aprés tout ce que nous avons dit : parce que ce don du S. Esprit demande une grande purcté de cœur ; & que dans ces personnes le cœur étant corrompu, la volonté étant pervertie, l'esprit étant seduit & obscurci, & comme dit admirablement S. Thomas, ces ames étant come enyvrées de leurs propres passions; elles ne sont plus capables de rien comprendre de tout ce qu'on leur dit, & elles-mémes ne peuvent jamais se persuader sincerement ces verités, quoyque sou-

M2

vent elles les disent affez de bouche. De sorte qu'il arrive, ajoûte ce Pere, ce qu'on voit souvent, selon la remarque du plus sçavant des Philosophes, dans ceux qui sont pris du vin, ils prononcent quelquesfois des sentances d'une profonde sagesse, & cependant ils ne

Quia ani- comprenent pas, & ne sont pas ma est qua. même capables de comprendre ce

fi inebria-qu'ils disent.

ra passione: etsi exterius contrarium proferat, non tamen interjus ita mens tenet : sicut ebrii dicunt verba sapientum exterius, quæ tamen interius non intelligunt : & eft Philosophi exemplum. D. Th. in 2. dift. 39. 9. 3. art.

### \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

### s. QUATRIE'ME.

Des dispositions necessaires pour le troisiéme degré de la con-

templation.

L seroit tres-aisé d'expliquer icy en particulier tous ces degrez differens de meditation & de contemplation, & de rapporter de l'Ecriture Sainte & des Peres, particu-

Disposition pour la cont. 269 lierement de S. Thomas qui a trai- D. Th. conté excellement ce sujet dans un de c. 1. 2. 3. fes ouvrages, un grand nombre d'exemples qui nous feroient voir comment on doit s'accoûtumer à s'élever de toutes les choses creées, & des beautés de la nature, jusqu'à Dieu, qui en est l'autheur, & à contempler toutes les perfections divines, dans les mysteres, que la Foy nous propose, & qui les fait voir presque d'une maniere sensible. Mais parce que toutes ces reflexions nous arresteroient trop, & qu'elles rendroient ce discours trop long: il suffira d'expliquer les dispositions qu'une ame doit tâcher d'acquerir; pour se rendre capable du degré le plus parfait de l'Oraison, & de la contemplation, qui fait cette union parfaite avec Dieu. Mais il faut fairé encore parler icy S. Denys, que S. Thomas a particulierement suyvi en cetté matiere, comme étant le premier maisfre de la Theologie Myslique, & de qui, il a excellemment expliqué le sentiment S. Denys donc expliquant toutes les conditions necessaires pour une parfai-

te Oraison, repete toûjours ces deux conditions, que nous avons deja remarquées, la pureté du cœur & la pureté de l'esprit, & il en ajoùte une troisième, qui n'est pas moins necessaire, c'est à dire l'amour, qui est comme le feu, qui produit cette divine lumiere. Il faut. dit ce Pere, avoir ces trois dispofitions lors qu'on veut dignement approcher de Dieu dans l'Oraison, & meriter cette familiarité, & cette union intime avec luy. Il faut que les Oraisons soient toutes chastes, il faut que l'esprit soit tout ouvert & sans voile, & il faut que la volonté s'unisse à Dieu par amour. Et c'est alors qu'approchant avec ces trois dispositions, nous pouvons dire que nous luy fommes presens, & qu'il n'y a rien qui nous en éloigne, ou qui nous rende incapables de recevoir ses divines impressions.

Voila, dit S. Thom. expliquant cet endroit, les veritables dispositions pour une Oraison parsaite, & une sublime contemplation. Car en effet, dit il, trois choses sont absolument necessaires. La premiere, que

Cum ipcamus Hillimis quide orarionibus, & revelatamente, & ad divinam unitionem aptitudine: Tunc& nos ipfi adfu-D. Dionyf.c. 2. de dinom. D. Th. ibid. lest. I.

Disposition pour la contem. 271 le cœur où cette partie inferieure qui fait la moitié de nous mêmes aye été purifiée de tous ces vains desirs des choses de la terre, & de toutes ces passions cruelles, qui la déchirent, sans luy taiffer un momemt de repos. C'est ce que S. Denys. à signifié lors qu'il a dit, Castissimis orationibus, que nos Oraisons devoient être trespures. Mais secondement il est necessaire que l'esprit soit purisié de tontes ces idées étrangeres de cette multitude de raisonnemens & de pen-Sées: & c'est ce que S. Denys avoulu expliquer: lors qu'il a dit, Revelata mente : que l'esprit devoit estre comme tout ouvert, parce que ces pensées sont comme autant de voiles qui empechent que cette divine lumiere n'y puisse facilement entrer. Enfin il est necessaire, que la volonté s'eflame d'ardeur : puis qu'il n'y a que l'amour seul, qui merite la familiarité & la communication des secrets; & c'est ce que S. Denys a signisié lors qu'il a adjouté, Ad divinam unitionem aptitudine, qu'il faloit s'unir à Dieu, puis qu'il n'y a que l'amour qui nous unisse à luy.

## कि से से से से से से से से

5. CINQUIEME.

De la premiere disposition qui est la pureté du cœur par la mortification des passions.

L A premiere disposition donc qu'il faut avoir pour se rendre capable de cette divine contemplation, est de s'éloigner de toutes les choses de la terre, de rentrer au dedans de soy-même, & de purifier son cœur de toutes ses passions. Car ne le sçavons nous pas dit S. Tho. que le premier effet des passions est d'obscurcir l'entendement, & que ce feu qu'elles allument dans cet appetit inferieur & sensible qui est an dedans de nous mémes, produit toûjours une epaisse, fumée, qui obscurcit toutes les lumieres de l'esprit. Ne le voyons nous pas, que les nuées nous cachent le Soleil, & que les astres qui paroissent avec tant de beauté pendant une nuit seraine, ne

Introitus animæ ad feipfam,cafliffimis orationibus & munditia à cupiditatibus. D. Th.

Disposition pour la conte 273 peuvent jetter un seul brillant, lors qu'ils sot couverts d'obscurité? Mais comment pourroit on esperer, Nubibus dit S. Greg. de conserver le repos & atris condila tranquilité de la contemplation ta nullum au milieu du trouble, & de l'agita-fundere au milieu du trouble, & de l'agitapossum s'il faut le dire ainsi, au dera lumen milieu de ces furieuses tempétes, Boet. l.1. de que les passions excitent dans le conf. Phil, cœur. Comment est-ce qu'un esprit M.7. D.Th. emeu, agité, troublé, pourra voir ibid. cette verité eternelle; aprés laquelle à peine peut on soupirer avec assez de liberté, lors qu'on est dans le plus grand repos? Mais encore adjoûte ce Pere, peut on voir le rayon du Soleil lorsque les nuées qui troublent l'air, & qui effacent tou- tioni conres les beautés du Ciel, nous le ca-templatio chent. Mais l'eau d'une fontaine, jungitur: lors quelle est agitée pourroit elle fai-nec prævare voir l'image de celuy qui s'y regar-let mens de, qu'elle fait voir neantmoins conspicere, avec autant de neteré, que le Chry- ad quod vix stal d'un miroir, lors qu'elle est en tranquilla repos. C'est en vain qu'une ame rem- potest in plie de ses passions pretend de tron- D. Greg, 1,5. ver Dieu dans la contemplation: il Moral, 6.33. faut plûtost qu'elle se purifie: &

perturbata

Mv.

Non proposuerunt Deum ante cospectum fuum. Pf. 53. Quomodo proponent Deum ante conspectum fuum ante quorum cospectum non est nisi faculum. Aug. ibid.

n'est-ce pas une juste peine que l'esprit soit obscurci, lorsque la volonté est si froide. Ce n'est pas ainsi, que les choses opposées se messent. Et quoy de plus opposé à l'esprit de Dieu, que l'esprit du monde, à la verité que la vanité, à la charité que la cupidité. C'est de ces ames, que David a dit, qu'elles n'ont jamais peu se presenter Dieu devant les yeux de leur esprit, car comme adjoute S. Augustin, comment pourroient elles se presenter devant les yeux de leur esprit un Dieu, elles qui ont toujours l'esprit remply du monde. Il faut donc necessairement qu'une ame qui veut entrer dans cette voye d'Oraifon & de meditation, commence de purifier son cœur de toutes ses passions; qu'elle se separe autant qu'il luy est possible, & quelle s'éloigne de la multitude de tous ces objets, dont la presence ne sert, qu'à faire naistre mille & mille defirs: puis qu'enfin, comme dit S. Tho. toute l'application de l'amour, qui doit être le principe de la contemplation, n'est qu'à reunir son cœur, le retirant de la multitude

Disposition pour la contem. 275 des objets, qui le divisent. Et c'est pour cela, adjoûte ce Pere, que S. Denys a toûjours estably le progrés de la sainteté dans cette unité où cette reunion de tous les mouvemens du cœur, qui se portent uniquement à Dieu. Et il faut être trespersuadé qu'il est absolument impossible de gouter le repos de l'Oraison & de la contemplation, tandis qu'on est dans les troubles, que cause la multitude & la division de les passions: puis qu'enfin c'est un oracle, & une verité immuable, qu'il n'y a que ceux qui ont le cœur dift. 17. 9.2. pur & net, qui verront Dieu, & dans le Ciel, dit S. Thomas, par la lumiere de gloire, & sur la terre par la contemplation, qui en est une participation.

Intentio charitatis dine in unu colligitur.

Et ideo dionyf.profectum sanfignat per hoc quod ex sparsa vita in una colligitur. D. Th. in I.



# 老子 老子 老子

#### S. SIXIE'ME.

Seconde disposition, la simplicité de la foy, sans beaucoup raisonner.

L ne suffit pas de s'éloigner du monde pour se tenir renfermé au dedans de foy-méme, & de quitter toutes les creatures, dont le seul commerce ternit la pureté du cœur. Il faut acquerir une seconde pureté que S. Thomas a appellée Munditiam ne obscuretur caligine phantasmatum, & S. Denys, uniformem convolutionem intellectualium operationum ut sit revelata mente: c'est à dire une pureté d'esprit en essaçant toutes ces images des choses de la terre qui le remplissent, tous ces vains raifonnemens qui l'occupent, & qui pour l'ordinaire l'entretiennent dans la curiosité, plutôt qu'ils ne l'enflamment d'amour.

C'est ce principe que S. Denys a

repeté si souvent, qu'il n'y a pas un feul livre de tous ceux qu'il a composez, & qui nous restent; où il ne l'ait dit plusieurs fois : & il semble meme que c'est tout le sujet qu'il traite dans sa Theologie mystique, que pour connoître parfaitement Dieu, & autant qu'on peut s'en rendre capable, il faut quitter toute cette multitude d'idées, de pensées, de raisonnemens qui sont infiniment éloignés de sa grandeur. Il ne faut pas se persuader-, que les plus grands esprits, & qui ont des connoissances si relevées, soient les plus capables de la contemplation. La seule simplicité de la foy suffit : & il ne faut que se presenter devant ce divin Soleil, qui éclaire, & qui échauffe immediatement par luymême, pour être éclairé & échauffé. Car enfin Dieu étant au dessus de toute la nature & de toute la raifon , il n'appartient qu'à luy seul de se faire connoître, & pour le dire ainsi nous ne devous qu'écouter ce qu'il nous dit, & contempler avec admiration & avec amour, ce qu'il daigne nous découvrir.

278

Saint Denys donc de qui la Do-Arine doit estre icy receuë comme une regle trés-infaillible, voulant traitter de la Theologie mystique, commence d'abord par establir ce principe, & s'adressant à la Tres-Sainte Trinité, pour implorer son sécours, il luy demande, de pouvoir estre élevé sur ce degré tout brillant de lumieres : & tout couvert de tenebres, où il puisse voir les divins mysteres parmy toutes ces obscurités. Parce que (dit il ) tout les mysteres de la Tgeologie & de la religion sont couverts d'une obscurité, qui neantmoins est trés-éclatante, et qui montre dans le silence & dans le secret toutes ces sacrées verités. Car adjoûte ce Pere, lorsque cette obscurité est la plus grande, c'est alors qu'elle donne une connoissance plus sublime, & que ce divin objet qui

Dirige nos in ipsu fuper ignotu, & præfulgens excelfumq; my-Aicoru eloquiorum

paroit ou qui se fait sentir d'une maniere ineffable sans pouvoir estre veu ny touché, remplit de splandeurs admirables les yeux de l'entendement, culmen:ubi qui par cette abondance de lumiere simplicia & semblent en estre tous aveuglés. absoluta Theologiæ mysteria latent adoperta præful-

gente quadam filentii clam facra docentis caligine:

Seconde disposition. 279

quæ quidem ubi maximè videtur obscura, ibi supra modum lucem præsert exuberantem. Illic sane quod taugi viderique nullo modo potest splendoribus plus quam pulchris ad exuberantiam implet omnes quasi captos oculis intellectus, Dionis, de Myst. Theol. ex vers. Ficini.

Voyla ce que dit Saint Denys, & Saint Thomas qui a estudié tout D. Thin 4. ce qu'il y a de plus grand dans les d. 49. q. 2. PP. expliquant ce passage adjoûte a. 2. 3. ainsi: Qui pourroit faire connoistre Dieu que Dieu meme, & seroit-il possible à un esprit creé, finy, & limité, de se former jamais une seule idée, qui represente cet Estre souverain comme il est, & dans toute fa grandeur? Nous ne le connoissons jamais mieux qu'en connoissant qu'il est au dessus de tout ce que nous en pouvons connoistre. Ce n'est donc pas icy qu'on a besoin de toutes ces grandes idées, & de tous ces grands raifonnemens qui bien loin d'estre un secours pour une parfaite Oraison, ne sont qu'un grand empéchement, & pour l'ordinaire une grande source de distractions. La: seule foy suffit, & ce n'est que de cette obscurité sacrée qu'il faut être

vre des mysteres plus cachés & plus impenetrables . & qui nous donnent des sentimens plus dignes de la grandeur de Dieu.

La maniere donc la plus parfaite de connoistre Dieu l'idée la plus juste qu'on puisse former, & dont les ames les plus fimples font capables, aussi bien que les plus grads esprits; est de se representer un Estre infiny & immense, une bonté fouveraine, & infinie, à laquelle l'esprit s'arreste par un simple regard, dans laquelle la volonté & le cœur entrent pour se rendre heureusement dans son immensité: comme le nom le plus auguste, qu'on puisse donner à Dieu dit S. Thomas est ce nom. Ego sum qui sum: je suis celuy que je suis, parce que ce nom indeterminé n'expliquant rien en particulier, renferme toute la plenitude de l'estre, & comme un Ocean immense de perfection.

D.Th.1.p.q. 13. 4. 11.

Seconde disposition. 2

Et c'est quelquefois dans ce simple regard & dans la veuë de cet Estre souverain de cette bonté infinie, de cette verité éternelle, que Dieu donne de si grandes lumieres pour penetrer bien avant dans cette grandeur & cette immensité; que sainte Therese, qui avoit eu si fouvent ce bon-heur, & fans doute d'une maniere bien extraordinaire, & proportionnée à la grandeur de sa fainteté, ne pouvoit l'expliquer : & elle estoit obligée de dire seulement que l'ame dans cet état ne peut comprendre ce qu'elle entend: & qu'alors, c'est n'entendre pas en entendant. Parce que Dieu se montrant à l'entendement d'une s. Theres, c. maniere purement intelligible, sans 18. de sa vie. aucune de ces idées, que l'imaginatió a accoutumé de se former, & par lesquelles nous pouvons seulement connoitre & distinguer en particulier les objets : on peut dire que l'entendement en connoissant, & connoissant tres-parfaitement, ne connoit rien: parce qu'on ne trouye point d'idée dans toute la nature,

qui puisse le faire comprendre.

C'est ce que lon peut en quelque maniere expliquer par cet exemple quoy qu'il foit infini-ment éloigné de la verité. Si une tres-éclatante lumière se presentoit à nos yeux, & pour le dire ainsi remplissoit toute nôtre veue, alors il est evident que les yeux ne pouvat voir aucun autre objet que cette feule lumiere, & dans cette lumiere ne voyant ny couleur, ny mouvement, ny figure, qui font comme les caracteres qui nous fervet pour distinguer les objets; on pourroit dire avec verité, qu'on deviédroit aveugle à l'égard de tous les les autres objets, par un excés de lumiere:parce qu'o ne verroit rien que cette seule sumiere, & que dans cette sumiere immense, infinie, toùjours égale, sans couleur, & sans figure, on ne sçauroit dire ce qu'on y verroit, parce qu'on n'y pourroit rien distinguer. Et c'est ce qui arrive encore quelquesois plus sensi-blement pour l'ouïe. Lors qu'on en-tend un bruit tres grand & tres-exSeconde disposition. 283

traordinaire qui frappe l'ouïe, & qui par sa grandeur empéche d'ouïr quelqu'autre son que ce soit; c'est alors qu'on peut dire avec verité, & l'on a accoûtumé aussi de le dire, que la grandeur de ce bruit rend sourd, parce que remplissant tout l'organe, il empéche d'ouïr tous les autres, & dans luy-même s'il est toûjours dans la même vehemence,

il empéche de rien distinguer.

C'est ainsi donc mais d'une maniere encore infiniment plus élevée, & plus douce, que cette verité eternelle, cette beauté infinie, se faisant connoitre par elle-méme, remplit si fort l'esprit, qu'il ne voit qu'une verité qui renferme toutes les verités, une perfection qui renferme toutes les perfections : mais n'en connoissant en particulier aucune qu'il puisse distinguer, il connoit sans connoître, & en entendant il ne sçait ce qu'il entend : parce que la grandeur de ce divin objet l'empéche, & d'y rien distinguer, & d'en rien expliquer.

Mais n'est-il pas bien juste que

pour pouvoir connoître cette unique verité, qui sans en montrer aucune en particulier, les renferme toutes, on quitte toutes ces idées, toute cette multitude de pensées & de raisonnemens, pour s'élever au dessus de l'imagination, & jusqu'à cette partie superieure de l'entendement, qui selon S. Tho. aprés S. Aug. est appellée R'atio superior, une raifon superieure, une simple intelli-D. Th. 1. p. gence simplicium intelligentia, qui

9.79. a. 9. fait connoître a la maniere des Anges, cette verité eternelle, par un

fimple regard.

aprés les paroles, que nous avons rapportées de luy, s'adressant à son cher Timothée; & luy expliquant ce semble le sujet qu'il veut traiter, il luy parle ainfi. Vous donc, O Mon Tu verd cher Timothée, qui voulez vous élever à la connoissance de tous ces divins mysteres, appliquez tout vôtre étude à abandonner vos sens, & toutes les opérations de vôtre entendement, & toutes les choses sensibles, & toutes les choses intelligibles, & tout ce quiest, & tout ce

qui n'est pas, & que vous pourriez

Et c'est pour cela, que S. Denys

amice Timothée intentissimo circa mysti-Spectacula studiô linque fenfus intelleauale fque

vous representer: & afin que vous puissiez vous unir à cet Estre infiny, & qui est au dessus de tout être, & de toute connoissance; élevez-vous au dessus de vous même, pour vous mettre dans un état, ou vous soyez comme privé de toute connoissance. Car ce sera alors que dans cette extension, qui vous fasse sortir comme hors de vous, étant delivré de toutes choses, où toutes choses étant comme aneanties au dedans de vô- perius est, tre esprit, vous pourrez avec toute sorte de liberté vous envoler jusqu'à vicibus ce rayon d'une obscurité toute divine, quasi cog-& qui est au dessus de tout etre.

operationes, & fenfibilia& intelligibilia omnia, & quæ funt & quæ non funt. Atque ut ipfi jungaris quod omni effentiâ & cognitione suteipfum intende pro

là enim extensione quadam tum à teipso tum ab omnibus expedita, ad ipfum divinæ caliginis radium ellentia sublimiorem sublatis omnibus, & absolutus ab omnibus evolabis.

Voyla tout ce qu'on peut jamais dire sur ce sujet, & avec plus de force & avec plus de clarté; & il est vray, dit S. Tho. expliquant ce D. Th. in 3. passage de S. Denys dans toute la d. 35. 9. 2. rigueur de la Theologie, qu'étant 4. 2. impossible de former quelque idée des perfections de Dieu, comme

elles, font en elle-mémes, puisque quelque image que l'esprit veuille se representer pour le connoitre, Non ipse est, sed sub ipso est, dit saint Gregoire, elle est infiniment au dessous de Dien; tout le soin qu'on doit apporter dans cet exercice de l'Oraison, est de s'éloigner de toutes ces pensées, de tenir son esprit arreté dans cette seule veue, & comme nous avons dit, s'il y peut jamais avoir une idée qui aye quelque proportion, ce n'est que lors qu'on se represente un Estre infini immense, une bont énifinie, à laquelle l'esprit, la volonté, le cœur s'attachent, pour l'admirer dans un grand filence, pour l'aimer avec ardeur, & pour s'unir avec elle d'une union tres-intime, & pour s'abîmer & se perdre dans cet ocean de perfection.

Mais S. Denys poursuit encore, & pour établir tossjours avec plus de force ce principe, il rapporte cette parole excellente du divin Barthelemy, qui nous auroit été intronuë si ce grand S. ne l'avoit remarquée. Il dit donc que cet Apô.

Seconde disposition.

tre qui avoit été instruit dans l'école d'un Dieu disoit que la Theologie est tres-étendue & tres abregée que l'Evangile est tres-grand & tresracourcy. Et la raison en est tresevidente, parceque lors qu'il faut parler de Dieu, où qu'on veut le connoîttre on peut se servir de beaucoup de paroles, & de beaucoup d'idées pour representer ses perfections en particulier : mais on le connoîst encore mieux, n'en employant aucune pour contempler dans le filence cet Estre infiny & immense : car c'est alors qu'essant de l'esprit les idées de toutes les choses creées, qui sont comme autant de voiles qui le cachent, & qui empéchent de le voir, il semble que Sublato velamine comme parle S. Denys un rideau étant ouvert, ce voile étant ôté, on voit avec plus de clarté cette divine lumiere cet objet infiny, & comme parle S. Tho. apres S. Damascene cet immense Ocean de substance.

Mais il étoit important de faire voir qu'elque figure de tout cecy dans l'Ecriture sainte: & c'est ce que

Hâc igitur ratione divinus Bartholomæus
au Theologiam effe
plurimam
atque pauciflimam,
Evangeliü
effe tum latum, magnumque tü
concifum.
D. Dion.

Divinus
Moyfes divinitus admonetur.
primo quidem ut mudetur ipfe:
rurfumque
ut fe feparet ab immundis.
Diony(.ibid.

Post expiationem cernit lumina multa, puros atque multiplices radios diffundentia. Posthec & c addivinitatem ascentionum fastigia se confert:

Ibique non cum ipfo quide Deo comercium habet, nec ipfum cernit.

S. Denys a fait ensuite expliquant toutes ces circonstances, que l'Ecriture remarque lorsque Moyse fut élevé à cette sublime contemplation de Dieu en luy-même, & qui nous font connoistre la conduite de Dieu fur une ame qu'il fait monter comme par degrés à la contemplation. Premierement donc, dit ce Pere. Dieu commande à Moyse de se purifier, & aprés s'étre purifié, Dieu luy commande encore de se separer du reste du peuple : Estant ainsi purissé & dans cet eloignement, Dieu luy fit voir des lumieres qui jettoient de tous côtes un grand nombre des rayons, & qui luy faisoient connoître la grandeur de Dieu comme par des effets qu'il produisoit au dehors de luy même, pour commencer de le disposer à cette sublime contemplation: Moyse donc étant ainsi separé, purifié, & éclairé, Dieu luy commande de monter sur le sommet de la montaigne. Mais ce n'est pas encore la qu'il luy est permis d'entrer en commerce avec Dieu es de s'entretenir avec luy: Et tout cela, adjoûte ce Pere, ce n'est que pour nous

Seconde disposition. 289

nous faire comprendre, que tout ce qu'il y a de plus élevé parmy toutes les choses & visibles & intelligibles, & qui peuvent tomber fous le sens , & que l'esprit se peut former, & pour le dire ainfile sommet & la pointe de la raison. Toutes ces choses, toutes ces idées, toutes ces ibidem. pensées quelques sublimes qu'elles puissent être, sont infiniment au dessous d'un Dieu, qui surpasse toute nôtre science, comme parle Job, & qui comme dit David, vole au desfus des Cherubins, parce qu'ils ne peuvent pas le comprendre. A

Mais enfin , poursuit toujours ce Pere, Moyse etant ainsi elevé sur cette montagne, c'est à dire ayant quitté tout ce qu'il y a de visible, tout ce qu'il y a d'intelligible, Dieu le fait entrer dans la nuée, & dans cette sacrée obscurité, qui le cache à toute la nature, qui le dérobe pour le dire ainsi à luy-même : puisque Moyse dans cette divine obscurité perd toutes ses idées, & toutes ses connoissances: Et c'est alors que Dieu se fait connoitre d'une maniere ineffable, & Moyse entrant dans

Subjecta

des transports que produit dans son cour cette venë: Moyse n'est plus à luy meme, & il abandonne uniquement & son esprit, & sa volonte, & son cour, & tout luy-meme, a celuy qui dans cette sacrée obscurité luy est inconnu, & qui neanmoins se faisant sentir se fait asses connoître: Et ainsi Moyse sortant hors de luy meme: & quittant tous ses raisonnemens, abandonnant toutes ses pensées, perdant toutes ses idées par-

ipla quoq; visibilia & videntia intelligibili ave dimittens iplam ingreditur igcaliginem :

Tunc igitur vient enfin à cette vnité toute simple, c'est à dire à un simple regard de cet Estre infini & immense, de cette verité eternelle: & c'est alors que s'élevant au dessus de toute sorte de connoissance, & de cette maniere de connoitre, qui nous est si naturelle il connoit plus parfaitement.

ubi omnes cognitorias perceptiones excutit, atque in eo qui tactum penitus visumque refugit jam confiftit , totusque evadit ipfius qui omnia supereminet, Tunc sanè nec sui juris est, nec alterius, sed ipsi qui penitus est incognitus cognitionis omnis vacatione per aliquid cognitione præstantius est unitus. ex eo enim quod cognoscit nitil intelligentiam transcendendo cognoscit.

> C'est jusques icy que S. Denys a presque toûjours parlé, pour expli-

Seconde disposition. quer cette disposition, qu'une ame doit avoir pour etre elevée à cet etat de contemplation. Mais auffi, adjoute encore ce Pere le souhait le plus faint qu'elle puisse jamais faire, est d'entrer dans cette sacrée & tresbrillante obscurité; & là dans cette cessation de toute sorte de raisonnement, de pensée, d'idée de contempler par un simple regard dans Hanc le repos, & avec amour, celuy qui est au' dessus de toute cette con-ingredi noissance. Car c'est dans cette precamur : obscurité, poursuit encore ce Saint atque per avec les mémes expressions que nous avons raportées de sainte Therese:qu'on peut dire avec beaucoup videre & de verité, que l'ame entend plus nosce quod parfaitement, lors qu'elle ne peut est visione

comprendre ce qu'elle entend. C'est donc icy une disposition entierement necessaire, pour une Et hoc non oraifon parfaite, & pour cer etat d'union entiere avec Dieu & pour faire parler S. Thom. qui explique ce passage de S. Denys. Il fant, cognoscepurifier son cœur non seulement de re. toutes ses passions & de tous les desirs D. Th. in 3. qui le divisent & qui le dechirent : dist. 34. q. mais aussi des erreurs & de toutes les

prælucida caliginem vifus cognitionisque vacatione notitiâque fuperius. idem. videre neg; cognolcere, est verè videre"&

idées des choses de la terre que S. Denis, dit S. Thom, dans le livre de sa Theologie mystique nous apprend de quitter, si l'on pretend se disposer pour être élevé à ce degré de la divine contemplation. Ce seroit donc un erreur, de s'imaginer qu'il faille faire des grands efforts à son esprit, & que ce ne soit que par la force du raisonnement, qu'on puisse mediter, & faire une parfaite oraison; ce n'est au contraire tres - souvent qu'un grand empéchement, & ces grands speculatifs, qui se perdent dans leurs pensées; ne sont pas les plus propres pour la contemplation. La fimplicité de la foy qui est aueugle, ou qui ne voit que dans l'obscurité, mais qui croitavec foûmission sans vouloir raisonner suffit: & c'est pour cela qu'on voit bien fouvent, que des ames tres simples sont élevées à un degré tres - haut de contemple. tion; parceque donnant moins au raisonnement, elles donnent tout à la foy, qui n'a qu'un simple regard; & à l'amour, qui n'est qu'un simple mouvement du cœur pour s'unir à ce divin objet.

Seconde disposition. 293
De tout ce que nous venons de dire & de S. Denys, & de S. Thom. il est tres clair qu'une disposition absolument necessaire pour ce dernier degré de la contemplation, est cette privation & d'idées & de raisonnemens:parce que c'est alors que l'ame parvient à cette simplicité de conoissance, & à ce simple regard, & qu'elle voit à découvert autant qu'on le peut jamais esperer ce divin objet : puisque toutes ces idées, & toutes ces pensées font comme autant de voiles, qui empêchent l'ame de voir cette divine verité, ou de pouvoir s'unir assés intimement à Dieu. Et c'est pour cela que S. Denys a dit encore : Qu'il faut ofter tous ces voiles, banir toutes ces images de toutes les creatures, pour entrer dans cette divine obscurité, & connoître cette verité qui est cachée & voilée par toutes ces images, & par la lumiere même de nôtre esprit, car tous nos raisonnemes mêmes bien loin de la découvrir ne font que la cacher.

Omnia au. ferimus ut revelatè cognoscaillam igno rantia ab omnibus in omnibus existentib° circumve-

latam & supér substantialem illam videamus caliginem ab omni lumine in existentibus ocultatam.

D. Dien. de myft. Theol. c. 2.

# <del>\$83</del>¢\$8\$**\$\$**\$\$\$\$\$\$

### 5. SEPTIEME.

Que l'amour est une grande source de lumieres.

M Ais peut il y avoir une veritable contemplation fans amour? il est vray, dit S. Thom. que Dieu peut étre connu par les feules lumieres de la raison, & puisque toute la nature nous parle sans cesse de ce divin objet, que tous les stres qu'il a produits, sont des images de sa grandeur, il est aisé d'ecoutes ces voix qui parlent; & de contempler dans ces images toutes ses perfections. Mais pourtant si toutes ces connoissances ne sont produites par l'amour, le gout, & l'experience qu'on a des choses de Dieu, si ce ne sont pas des lumieres du cœur : ce feront, dit S. Thom. les speculations des Philosophes, & non pas la contemplation des Ss. & des ames fidelles. Voilà pourquoy,

Seconde partie. 295

dit ce Pere, toute la felicité & le dernier bon-heur qu'on peut acquerir for la terre felon les Philosophes, consiste in sapere dans la seule con-cant. c. 1. noissance des choses divines : Et D. Th. in 3. c'est pour cela qu'ils reservoient cet disti. 35.9.1. estude pour les derniers temps de leur vie: afin qu'employant tout le temps precedant à cultiver les autres sciences, ils fussent aprés plus capables, & ils eussent plus de lumiere pour contempler les choses divines. Mais la contemplation des SS. & d'une ame fidelle adjoûte ce Pere, confiste in fapore dans le gout & l'experience qu'elle a des choses de Dieu, & de la vient que dans tous les états, & dans tous les ages on est capable de ce bon-heur & de cette felicité: pare ce qu'on n'a pas besoin de tant de science, & qu'il ne faut que sçavoir bien avmer.

C'est donc l'amour & la divine charité qui est la disposition la plus prochaine pour la contemplation: C'est en vain qu'une ame froide, qu'une ame insidelle dans les exercices & les pratiques de la charité, ose pretendre à une grace qui n'est

296 III. Partie,

que la recompense de l'amour. Ce n'est qu'à ses amis que Dieu communique ses secrets, & ce n'est que le gout & l'experience qu'on a des choses de Dieu qui en donne la connoissance. N'est-ce pas une chose v. Th in 3. naturelle, dit S. Thom. que les d. 35. q. i. yeux se tournet du côté que le cœur est tourné; Ubi amor ibi oculus, & l'Evangile ne le dit-il pas, que la où est vôtre tresor là aussi est vôtre course les choles divines en reignes en

Tout le monde le scait asses que

Mobilis, a. cutus, cum claritate. D. Th. 1.p.q. 108, 4. 5.

D. Ybeing.

4. 2.

l'amour est un feu. Or le feu dit ce Pere a trois qualités que S. Denys a remarquées. Il est agissant, & toujours dans le mouvement pour se porter à l'objet qu'il ayms. Il est aigu & penetrant pour entrer dans tout ce qu'il y a de plus intime, & il est toûjours accompagné de lumiere & de clarté. Et certes pour roit on douter, adjoûte S. Thom. aprés Hugues de S. Victor, que l'amour ne soit pas bien penetrant, puis qu'il va bien audelà de l'esprit: on ayme plus qu'on ne connoit : l'amour entre, & toutes les sciences et la connoissance demeure dehors.

Dilectio Supereminet scientiæ & major eft intelligentia: plus enim diligitur

Troisième disposition.

Mais ce grand faint qui a employé tontes les lumieres de la Philosophie, & de toutes les sciences naturelles pour les faire servir à la foy & à la religion, s'explique encore mieux, & il nous dit que ce n'est pas de toutes ces grandes speculations, & de toutes ces recherches s. Vistin c. qu'on a besoin pour bien connoistre Dieu, puisque la seule experiance Hierar. que la divine charité & l'amour donne, est capable d'apprendre plus de secrets & de mysteres, que les Anges mémes par les feules lumieres de la nature n'en pourroient concevoir. Et ce S. Docteur & ce Maistre de la Theologie en donne cette excellente raison, qu'il tire des principes le plus folides de la Morale. Toute la Morale, dit ce Pere, ne nous apprend-elle pas qu'on peut porter un jugement bien juste d'une vertu en deux manieres differantes: Ou bien par le raisonnement, & selon les principes des sciences naturelles, où bien en les goutant & se les rendant naturelles par un l'ong exer- connaturacice. Par exemple, celuy qui a acquis tous les principes de la Philo-

quam intelligatur. Inain scientia foris ftar. D. Th. in 4 dift. 49. 9.1. a.ex Hue à 7. de caleft.

> fecundum modo per litatem. D. Tb. 22.9. 4.R. 2.

Ny

fophie Morale, pourra porter un jugement tres-solide de tout ce qui appartient à la vertu de chasteté. Mais un ame chaste, un cœur rempli de purcté jugera infiniment mieux de tout ce qui appartient à cette vertu, que tous les Philosophes du monde, de qui les passions obscurcissent bien souvent les lumieres. Parce que c'est le propre d'une vertu de produire les actes qui luy font conformes, & de fe porter à tout ce qui pent la conserver : & elle s'y porte, non pas par la force d'un grand raisonnement, dont les ames les plus pures sont tres-souvent moins capables; mais par une secrete inclination, & par une certaine sympathie, qui leur rend conforme, & comme naturel ce qui appartient à cette vertu.

Or c'est ainsi, qu'on peut juger des choses divines en deux manieres différentes. Où bien par les recherches de la raison, où bien par l'inclination de la charité, par les lumieres de l'ésprit, où par les lumieres du cœur; par les principes des sciences, où par l'experience

de l'amour. Et il faut necessaire-

Inquifitio-& connaturalitate charicatis. D. Thibid.

### Troisième disposition.

ment, que par cette experience une ame apprenne plus dans le fecret & dans cette communication qu'elle a avec Dieu, que tous les esprits du monde, & les Cherubins mémes, qui ont la plenitude de la science,n'en pourroient jamais connoistre par les seules lumieres, que la nature leur donne. Et S. Tho. le prouve par ce raisonnement, tiré de deux principes de S. Paul. Ce divin Apostre qui l'avoit veu dans le Ciel, n'a -t'il pas dit. Que celuy qui est uni à Dieu, est fait un même esprit avec luy. Et en un autre endroit que l'esprit penetre tout , & même ce qu'il y a de plus profond & de plus 6.17. intime en Dieu. Car qui des Bommes connoir ce qui eff en l'homme, omnia scruadjoute l'Apolire, sinon l'esprit de profunda. l'homme qui est en tuy ? ainsi nut ne Dei. connoir ce qui est en Dien que l'esprit 1. ad. Cor. de Dien. Il faut donc necessaire-2. 10. ment que l'amour, & la charité qui attache une ame à Dieu & la rend un meme esprit avec luy, la fasse entrer plus avant dans tout ce qu'il y a de plus profond, de plus caché dans la divinité, que les Anges"

Qui adhæret Deo unus spiritus effcheo. I. ad Cor.

Spiritus





mémes ne sçauroit connoitre par les seules lumieres de leur esprit.

Et c'est, ajoûte ce Pere, ce que nous apprenons de faint Denys, lorsque parlant du divin Jerothée, il dit qu'il s'étoit rendu confommé dans tous les fecrets de la vie Mystique, & qu'il étoit entré bien avant dans tout ce qu'il y a de plus intime dans la divinité, non seulement par le raisonnement, mais aussi par l'experiance que Dieu luy en avoit doné. Et c'est en esset ce grand principe que S. Denys a repeté si souvent : Que pour tout ce qu'il y a de la nature, il falloit que nostre esprit eut une lumiere qui fût capable de luy. en découvrir toutes les verités: Mais que pour les choses divines il falloit que nôtre esprit fût uni à Dieu par la grace, par la charité, par l'amour, qui nous élevant au dessus de nous mémes nous unit à Dieu. Et come adjoûte ce Pere, ce n'est que cette union qui peut estre le principe d'une sublime connoissance : Ce n'est pas par nos propres lumieres que. nous devons connoistre Dieu, mais,

Terotheus perfectus est in divinis non folum difces fed & pariens divi-

D. Dion. 2: t. de div. nomin.

Opottet mente has bere quide virtutem ad intelligengendu perquam inrelligibilia inspicit: unitionem autem excedente mentis nanous devons sortir au debors de nous;



mémes pour nous transformer tous en luy, pour estre tous deissés: car ce fera alors qu'il nous sera permis de penetrer dans les secrets qu'il ne

cache jamais à ses amis.

N'est ce pas une connoissance bien douce, n'est ce pas un étude bien avmable de connoistre par l'amour. Ce n'est pas icy qu'il faut faire de grands efforts d'esprit pour se rendre sçavant de cette science des Saints: on n'a besoin que des ardeurs de la volonté; dont les ames les plus simples sont aussi capables que les plus grands esprits. Et nox disoit autre fois David, sicut dies illuminabitur, la nuit pour nous sera aussi claire que le jour. Il est vray que cette privation de toute sorte de connoissance, & de toutes les idées, & de toutes les lumieres de la nature, est une tres-profonde & tresobscure nuit : mais neanmoins dans cette nuit, la foy ne porte-elle pas un flambeau qui donne plus de lumiere que toutes les sciences ? Sicut tenebra ejus ita & lumen ejus. Ses ombres & son obscurité ne sont elles pas plus claires que toutes les

turam, per quam conjungitur ad ca quæ funt fupra ipfam. D.Dion. c. 7. de div. nom. D.
Th, ibid.

Secundui hanc igitur oportet nos divina intelligere no fecundum nos ipfos, fed fecundum du vostextrà nos ipfos flatutos et dictos dei ficatos.

Pfal. 138.

lumieres de l'esprit? & David en ajoûte une raison admirable: Et now illuminatio mea in delicits meis:parceque (dit - il ) cette nuit est éclairée par les ardeurs de la volonté & par les delices de l'amour. Ah! je le comprens, dit un Pere, & je benis mille & mille fois cette bonté adorable, qui semble abaisser, pour le dire ainfi, le sommet de la fainceté. ou qui en applanit le chemin, afin que les ames les plus simples puisfent aller à ce degré : parocque cette nuit est èclairée non pas par les sciéces, mais elle est éclairée par les seules delices. Et nox illumination mea in deliciis meis. In deliciis repréd ce Pere, non in scientiis:par les delices, & non pas par les sciences.

Gilleb. Abb. in Cant.ser.

Ce n'est donc pas icy qu'il faut s'excuser, ou qu'on peut se plaindre, si l'on ne se rend pas capable de ce bon-heur. Il est vray que tout le monde n'est pas capable des sciences, inais tout le monde n'est il pas capable de goûter le plaisse? D'où est-ce que puisoit ces admirables lumieres la divine Catherine de Sienne, qui a remply toute l'E-

Troisième disposition glise d'étonnement, qui a peu écri-re des livres si admirables dans un fexe, dans un âge, dans une condition si peu capable d'une si profonde sagesse, elle écrivoit aux Papes, aux Cardinaux, aux Prelats, aux Rois, aux Princes, aux Generaux des Armées ; à qui elle parloit du devoir de leurs charges, des obligations que leur imposoient leurs dignitez eminentes: elle traitoit même, & au milieu de la Cour du Pape, des affaires les plus importantes, qui puissent estre jamais dans le monde, touchant le gouvernement de toute l'Eglise', quel estoit le principe de toutes ces grandes connoissances, sinon les ardeurs de sa volonté; non pas les sciences; mais les delices de son amour, in deliciis & non in scientiis. Mais d'où est ce que la Divine Therefe un fecond miracle de fageffe, qui a peu eftre le chef d'un Ordre tout entier, qu'un si grand nombre de personnes illustres consomées dans toutes les sciences ont ecoutée avec foumission comme leur Maistresse, de qui tout le mon-

de lit avec admiration les livres: d'où est-ce qu'elle a tiré tant de lumieres, finon de cette aymable nuit claire & obscure, des ardeurs de son amour, de ses delices & non pas des sciences: In delioiis non in scientiis.

Ah! dit ce Pere, qui a fait cette remarque, & vous qui ne pouvez pas vous faire jour par les sciences & les lumieres de la raison, pourquoy ne pourrez vous pas du moins par les delices éclairer cette muit, & vous rendre sçavans dans les voyes du falut & de l'amour, par l'experience, & goutant combien le Seigneur est doux? Et ne le sçavez vous pas que pendant la nuit

de ce monde, un Dieu, ce Verbe

Et tu fi non potes scientiis pertenta illuminare delitiis.

adorable, Jesus cet aymable Sauveur se fait bien plutôst sentir par l'ardeur de l'amour, qu'il ne se lais-Et in hac se voir par les lumieres de l'esprit: Pourquoy est-ce que cette Ame sainte des Cantiques, cette divine Epouse nous dit, qu'elle cherche ce divin Epoux, ce Verbe adorable pendant la nuit: n'est-ce pas ad purum, pour nous apprendre, que dans

nocte potest J.meus magis dulci quodam af fectu suaviter sentiri, quam sciri

Troisième disposition. 305 cette nuit, dans cette privation de toutes les lumieres, elle veut bien moins donner à sa connoissance qu'à fon amour, & qu'elle cherche bien mieux de posseder un Dieu, de l'embrasser s'il faut le dire ainsi-& de s'unir à luy que de le voir: Enfin qu'elle veut bien mieux le connoître par les delices qu'elle en goute, que par les lumieres qu'elle en recoit.

Ideo non2 dumad cos tuitum admittitur cofectatur. I. ad Chor . 2.9 4

Voilà la veritable disposition pour la contemplation. Les choses divines ne montent pas dans le cœur comme parle l'Apôtre. In cor uon ascendit: mais seulement D.Tho.ibid. elles y peuvent descendre. In cor in com. letthominis descendit, comme explique S. Thom, parce que nous ne pouvons pas les connoître par les lumieres de l'esprit & les idées que nous prenons des choses de la terre, mais elles descendent seulement du Pere des lumieres, comme parle un Apôtre. Il n'y a donc que l'amour seul qui puisse les apprendre, parce qu'il n'y a que l'amour seul qui puisse les faire descendre du Ciel: & c'est pour cela, a. I.

I. Foan. I. D. Thom. 3. dift.35. 9, 2.

206 III. Partie. dit S. Tho. qu'il est dit Vnetio vos docebit omnia, que cette onction du divin Esprit apprend toutes choses: parce que c'est l'amour qui nous unit à Dieu, & en nous unissant nous fait estre un même esprit avec luy; pour pouvoir penetrer dans tout ce qu'il y a de plus intime. Jesus Christ, poursuit ce Saint Docteur, n'a-il pas dit qu'il reveleroit à ses disciples tons les fecrets de son Pere; parce quel'amour qu'ils avoint pour luy, & qu'il avoit reciproquement pour eux, demandoit cette communica-



#### 5. HUITIEME.

Du bon-heur d'une ame dans le troisiéme degré de la contemplation.

E Nfin aprés toutes ces dispositions qui ont purifié & l'esprit & le cœur, aprés cet éloignement Troisième disposition. 307 de toutes choses, l'ame s'étant retirée du commerce du monde pour rentrer au dedans d'elle - même, ayant abandonné toute cette multitude d'idées, de pensées, & de raifonnemens, pour s'unir plus intimement à Dieu; c'estalors qu'elle entre, où plutôt qu'elle est introduite dans cet heureux repos, qui la dérobant à toutes les creatures l'éleve au dessus des sens, de l'imagination, & de la raison meme, dit S. Thomas, & la met dans cet heureux repos, & cet état d'union intime avec Dieu. C'est alors qu'on peut dire avec verité, que cette ame par les lumieres que Dieu luy communique, par les ardeurs qu'elle conçoit , par les transports dans lesquels elle entre, est sur là terre une image parfaite d'une ame bien-heureuse, & qu'elle regoit une participation de la felicité meme du ciel: Puisque dans cet Ibi vacabiétat comme dans le ciel, dit S. mus & vi-Thomas aprés S. Aug. tout l'exer-videbimus cice, toute l'application de cette & amabiame, est de connoistre, d'aymer, mus, ama-& de louer sans cesse un Dieu qu'el- bimus & le possede.

9. 180. 8.4

Laudabimus D.Tho. 2.2. 9. 181. a. 2. ex Aug. l. 22.de Civit. cap. ult.

Sedantes intellectuales operationes ad fuper sub-Stantialem radium fecundum quod fas est nos immirimus. D. Dionif. c. s. de divin. nomi. D. Th. 1.52. Irradiatioprimæ veritatis. D.Tb.1. p.q. 94. a. 9. ex D. Aug. Incomutabili veritamentes illuftrans. D. Th. ibid.

Mais qui pourroit jamais expliquer quelles font ces heureuses lumieres, lors que cet esprit, comme parle S. Denys, faifant ceffer toutes ses operations, se jette & se perd dans cette verité eternelle, & dans cette source de lumieres: C'est dans cet heureux moment, que l'esprit élevé ne connoit plus que comme Adam connoissoit dans l'état de sa premiere felicité. Par une esfusion de cette verité eternelle. C'est là dit S. Tho. que Dieu parle à cette ame dans le secret & le silence, comme il parle aux Anges. Les éclairant immediatement par luy - même & les remplissant de verité. Car il est certain que dans cet éstat & dans cette operation la plus parfaite de toutes, l'ame est élevée à cette maniere sublime d'entendre, qui n'est propre qu'aux Anges, & comme dit S. Thomas. L'homme dans cet état de contemplation s'éleve au dessus de sa condition & de sa nature: cestun Ange mortel puisqu'il a la maniere de connoistre des Anges, Homo in & comme parle S. Denys, reilTroisième disposition. 309

feul objet eternel, il s'arréte à le regarder sans cette multitude de railonnemens, & d'idées par un nem, quia simple regard.

niffant toutes ses lumieres dans un quantum contemplativus est sur se sur lum rem quantum regarder sans cette multitude de pra homi-railonnemens, & d'idées par un nem, quia simple regard.

ci visione continuatur superioribus substantiis scil.

Angelis. D. Th. in z. d. 35. q. a 2.

Multorum convolutione ad unum (factis) intellelectibus aqualibus Angelis, &c. D. Dionif, c. 7. de

divi nom. D. Th. l. 2.

Que cette perte de ses propres lu-mieres est heureuse, que cest aveuglement est aimable : puisqu'on n'en est privé que pour faire place à ces lumieres inessables, que ce divin soleil repand! Que cette mort est douce, s'il faut l'appeller ainsi, qui nous fait mourir a tout ce qu'il y a de la nature, & qui nous prive du commerce des hommes, & du plaisir des sens, pour nous mettre dans un méme rang avec les Anges, nous faire gouter leurs delices, & nous rendre participans de leur felicité! O repos, O fomeil, O mort non pas de rigueur mais d'amour, que vous étes fouhaitable disoit autrefois S. Bernard. Que mon ame meure si je

l'ose dire de la mort méme des Anges! afin que perdant le souvenir de toutes les choses du monde, qu'étant non seulement dégagé de tous les desirs des choses de la terre, mais aussi, qu'en ayant perdu toutes les images, j'entre en communication avec ces Esprits Bien-heureux a qui le dégagement m'aura déja rendu semblable.

Mais qui pourroit encore expliquer qu'elles font les ardeurs que ressent cette ame dans cet heureux état de communication, de familiarité, d'union, de transformation, parmy toutes ces lumieres, ou plûtot parmy tous ces feux qui la confument. Mon Dien que cette ame est heureuse, dit S. Tho. parlant de la beatitude du ciel, dont la contemplation, comme nous avons dit plusieurs fois, est une veritable image, & une participation que Dieu donne à une ame de sa diuine essence. Que cette ame est heureuse qui dans ces momens precieux se sent aymée, se sent sil faut le dire ainsi caressée, & qui voit ou plutost qui sent, que l'excez de cet amour d'un

Troisième disposition. 311 Dieu applique si fort sa providence, sa bonté, sa sagesse, que pour luy faire paroiftre ses tendresses, il semble avoir oublie tout le reste des creatures. Muis le bonheur de cette ame ne s'augmente t'il pas, lors qu'à son tour elle se jette de toutes ses forces, et s'abime dans cet ocean de grandeur & dans le sein de la tres sainte Trinité. N'est-ce pas dans cet beureux moment, tandis que cette ame n'est plus à elle même, qu'elle accomplit le precepte de la dilection, autant qu'une ame en peut être capable fur la terre? puis qu'ayant banny de son souvenir & de sa memoire toutes les images, & toutes les idées des choses de la terre : elle n'a plus dans fon esprit & dans son entendement que la pensée de cette divine bonté qui le remplic : ny dans son cœur & dans la volonté que ce seul mouvement que l'amour produit, & comme dit S. Thomas, elle ayme Dieu de toute sa memoire sans oubli, de tout son efprit sans erreur, de tout son cœur ma! que se sans repugnance.

O quam fœlix ani-

dæ Teinitatis sentit amari, & Deum tanto amore

occupari, quasi omnium creaturarum sit oblitus. Cujus beatitudo augetur cum converso amore San-Aistimæ Trinitati omnibus viribus le penitus immergir. Tunc implet beatiffimum illud præceptum diliges Dominum Deum tuum ex tota anima, id eft memoria fine oblivione, ex tota mente, id est intellectu fine errore, ex toto corde id est voluntate fine contradictione D. Thom. Opule. 62. cap. 2.

> Mais encore pour faire parler S. Bernard. Quel est le bon - heur de cette ame lors qu'elle sent que ce divin esprit l'amour du Pere & du Fils, l'unité, la suavité, les delices & le sacré baiser de tous les deux est en sa maniere entre Dieu & l'ame ce qu'il est d'une maniere ineffable & par unité de substance, entre le Pere & le Fils : lorsque dans cette union dans ce sacré baiser du Pere & du Fils l'ame se trouve & se voit avec admiration estre au milieu de ces deux personnes divines, recevant le divin Esprit qui est le lien qui les unit. Et alors d'une maniere incomprehensible, l'homme merite d'étre fait non pas un Dieu, mais un homme de Dieu: afin que l'homme devienne par grace , e que Dieu est par lug même & par sa propre

> > Mais

Troisième disposition. 313

Mais helas que ces momens sont de peu de durée, & que cette heu- D. Bern. in re est bien rare! O si durasset! O si cant. fer. 23. ce bon-heur pouvoit durer longtems, tandis qu'une ame parmi ces lumieres, parmi ces feux, & ces ardeurs, au milieu de cét ocean de delices, avant oublié tout ce qu'il y a du monde, ne tenant à la terre que par la scule action de l'ame qui anime fon corps, seroit plus heureuse qu'un Ange, si l'Ange n'avoit pas la plenitude de ce bon-heur dont elle a la participation.

Mais enfin il n'est pas possible dit S. Thomas. que ce bon-heur foit de longue durée : parceque Nofia actie dans l'estat de foiblesse où nous in suo sum. fommes, il n'y a point d'action qui mo diffu-puisse subsister long-temps au plus rare poiest: haut point de sa perfection, la foi-blesse fait bien-tôt descendre de ce q.80.a,8.z. degré: & c'est, adjoûte S. Thomas, ce que S. Augustin avouoit autrefois de luy-même. Quelle est O Intromittis me in affedans laquelle vous me faites entrer! Aum mul-Mais belas que j'y reste bien peu; tùm inus-

fus ad nefcio quam dolcediné sed recido in his ærūnofis ponderibus. D. Tho. ex Aug. l. ex

tatu, introt- je retombe d'abord dans toutes ces foiblesses de la nature, attiré par le poids de mon corps!

Mon Dieu que cet état seroit heureux s'il pouvoit étre d'une longe durée! O si durasset! O si ce bon - heur pouvoit durer ! longtemps; lorsque cette ame élevée au dessus d'elle-méme, se tient com-Confest. C.40 me suspenduë & comme immobile dans ce simple regard, qui l'attache à ce divin Soleil! Mais il est impossible: Car quand elle seroit comme une aigle, assez heureuse de pouvoir regarder ce Soleil pendant quelques momens; il faut qu'elle retombe : & si elle n'étoit pas aveuglée par le brillant de ses rayons, enfin elle seroit consommée par l'ardeur de ses feux. Mais n'importe que ces momens soient d'une si courte durée : C'est ce qui tient toûjours l'ame dans cette ardeur & dans ce desir violent de recommencer toûjours cet exercice auffi-tôt qu'elle l'a achevé, parce que c'est un exercice qu'elle ne voudroit jamais finir. Mais enfin quand ce ne seroit que pour un seul moTroisième disposition.

ment, qu'elle seroit dans ce Paradis; quand elle ne goûteroit, qu'une fenle goûte de ces delices celestes; n'est-ce pas assez? Puisqu'aprés le veritable Paradis, aprés la felicité, & la gloire du ciel, il n'y peut avoir rien de plus heureux fur la terre, & comme remarque S. Tho. les Philosophes meme ont reconnu qu'un seul moment employé à la contemplation des choses celestes; donne un plaisir, qui surpasse tous les plaisirs du monde : en sorte que comme ajoûte ce grand Docteur aprés S. Denys, il faut que sortant nous même, hors de nous même nous foyons tous divinifez; Car il nous est bien plus heureux d'estre tout à Dieu, que d'estre en nous méme. L. X. A la medication des challes

D. Th. 2. 2. 9.180. a. 7. Oporter nos ipfos extra nos ipsos flatutos, & totos deificatos (effe) melius enim eft effe Dei, & non noftri ipfo-

rum. D. Th.

in Dion.c. 7. de di nom.

de cons les

elacia Some St to specific same were example, and streng

## 是强: 矩器: 矩器: 矩器

#### §. NEUVIEME.

Conclusion de tout te discours: qu'il faut aspirer à cet état d'union intime avec Dieu.

CEst icy qu'avant de finir il faut necessairement repeter ce prin. cipe, que nous avons deja étably dans la seconde partie, & que S. Thomas aprés S. Augustin nous a appris, qu'il faut uniquement abandonner son cœur au desir de cette union intime avec Dieu, & que ce desir d'une vie contemplative, retirée, solitaire, occupée à l'étude seul, & à la meditation des choses celestes le doit emporter au dessus de tous les autres desirs. C'est l'amour & le desir de connoître cette verité eternelle, qui cherche le secret, la solitude, & le repos: & il n'y a que la seule necessité d'exercer la charité, qui doive nous engager à prendre les soins, & à en-

Otium fanctū querit chacitas
veritatis:
negotium
juftū (fcil.
vitæ activæ)
fuscipit necessitas charitaatis. D.
Th. 2. 2. q.
18. a. 1. e.
de civit. 6.
19.

Troisième disposition

trer dans les solicitudes, qui accompagnent la vie active. Mais aprés, ce grand Saint adjoûte cette excellente regle, qu'un grand nombre de personnes qui veulent par tout paroître, & qui se mélent si mal à propos des choses qui ne les touchent pas, devroient bien considerer: Que si une necessité indispensable, Sune obligation étroite qui nous soit imposée, ne nous contraint pas à nous engager dans ces soins, il faut s'abandonner uniquement à l'étude de cette verité eternelle, & à la meditation de choses du ciel Que si le devoir nous y engage: alors il faut s'y engager seulement autant que la necessité le demande pour exercer la charité. Mais alors même il faut bien prendre garde de ne pas sortir entierement de cet état de repos, de meditation & de folitude, où d'y revenir bien fouvent, pour ne perdre pas le plaifir, que donne cet étude de la verité, & pour n'être pas accablé des foins dans lesquels nous jette l'exercice de la charité: Voila donc le fenti- omninò vement dans lequel nous devons vi- lectatio de-

Quam farnullas ponit percipiendæ atque intuendæ vaca. dum eft veritati. Siaurem imponitur fuscipienda cft propter neceilitaté.

Sed nec fic ritatis deferenda eff, ne subtrahatur illa fuavitas, & opprimat ista necessinas. vre : que toutes les fois qu'on est dans la liberté de choisir, & qu'un devoir indispensable n'engage point à entrer dans tous les soins d'une vie active, il faut s'appliquer à la meditation, vivre dans la retraite, dans la solitude, & l'union avec Dieu .: il faut souffrir quelque violence pour la quitter, il faut soupirer sans cesse aprés l'avoir quittée, & tandis qu'on en est éloigné : il y faut revenir avec toute l'ardeur polfible comme à nôtre unique centre où nous pouvons trouver un veritable repositions and ambandon Et de là S. Tho, fait une refle-

xion admirable, & qui meriteroit bien d'étre expliquée plus au long. Il dit que ceux qui font une fois entrés dans cét état de retraite, d'union, & de vie contemplative, & qui aprés font appelés aux foins & à la folicitude d'une vie active, & dans le commerce du monde, ceux-là dis-je, ne doivent pas s'imaginer que ce devoir les puisse jamais dispenser du premier : mais ils doivent étre tres-persuadés que d'e'est un second devoir qui est ad-

joûté au premier, & qui n'en doit

Cum aliquis à contemplativa vita ad activam vocatur, non fit per modum fubstractionis sed per Proisième disposition. 319 pas empécher l'exercice : ils doi-

vent seulement méler ces deux vies ensemble, & il est bien juste qu'ils donnent la meilleure part à celle qui est la plus parfaite, & qui leur est la plus necessaire, c'est à dire à

la contemplation:

Et ce n'est pas icy qu'il faut se dessendre sur ce desir de travailler pour le prochain, & sur le zele da salut des ames, que S. Gregoire a dit être le sacrifice le plus agreable de tous les sacrifices qu'on puisse jamais offrir à Dieu: car il faut necesfairement expliquer cette parole; & il est d'autant plus important d'en faire bien connoitre le veritable fens, qu'il y a un grand nombre de personnes qui s'y sont trompées, & qu'elle a été tres-souvent un piege à ces ames volages, qui ne fuivent que leurs inclinations, & qui voulant les confacrer pour en faire des vertus, se produssent par tout, veulent paroitre par tout, fous pretexte de se rendre utiles, & de travailler au falut du prochain.

Or S. Thomas qui pese tout au

modum additionis. D. Th. ibid.

Nec fic quifque de bet esse otiosus, ut in codem otio utilitatem no cogitet proximi, nec fic actuosus ut contemplationem non requirat Dei.

Nullű majus facrificium quam zelus animarum.

D. Greg, bom. 12 in Exec. apud D. Th. 2. 2. q. 282. a. 2. poids du sanctuaire, & qui n'a rien écrit qu'il n'ait long-temps medité; explique en quel sens il faut entendre cette parole de S.Gregoire, & il est tres important d'en bien comprendre l'explication: Offrir, dit ce grand Saint, spirituellement à Dieu un sacrifice c'est luy offrir que que chose qui soit à sa gloire & à son konneur. Or parmy tous les biens que l'homme est capable d'offrir à Dieu, & qui peuvent estre un sacrifice digne de sa grandeur, celuy qui luy est le plus agreable de tous, est sans doûte le salut Lune ame. Mais si l'on doit offrir à Dien ce sacrifice le plus saint de tous, & plus precieux que tout ce" qu'il y a sur la terre; ne doit - on pas commencer par luy offrir sa propre ame, & son propre salut : &comme a dit le Sage; Vous qui voulez vous rendre agreable à Dieu, ayez pitié de vôtre ame, & ne l'abandonnez pas : Miserere animæ tuæ placens Deo: Il faut donc commencer par soy-même, & ce n'est qu'aprés ce premier sucrifice, qu'apres qu'on s'est offert à Dien, qu'il

faut appeler les autres à un même bon-heur, & les offrir à Dieu comme un sacrifice de sainteté & de justice. M'ais ce sacrifice qu'on offre à Dieu par la conversion, ou de soymême ou du prochain, ne luy serat'il pas toujours d'autant plus agreable, que l'on entrera dans une union plus intime avec Dieu. Il faut donc conclurre que le sacrifice le plus aoreable de tous, est de s'appliquer soy-même, ou d'appliquer les autres à la contemplation des veritez eternelles, & qu'il est bien plus grand que de s'appliquer ou d'appliquer les autres à l'action. Ainsi donc, lors que Saint Gregoire a dit, qu'il n'y avois point de sacrifice plus agreable à Dieu que le salut des ames, il n'a pas voulu preferer le merite de la vie active au merite de la vie contemplative; mais il a voulu seulement faire connoistre que d'offrir à Dieu une ame seule, c'est luy offrir un sacrifice infiniment plus glorieux que si on luy offroit tout ce qu'il y a de plus grand sur la terre.

Sacrificium Spiritualiter Deo offertur, cum aliquid ei, exhibetur. Inter omnia autem bona hominis Deus maximè acceptat bonum humanæ animæ, ut hoc fibi in sacrificium offeratur. Offerre au-

rem debet aliquis Deo, primo quidem animam suam

fecundum illud Eccli. 30. Miserere anima tua placens Deo. Secundò autem animas aliorum secundum illud Apocal. ult. Qui audit, dicat veni. Quantò autem homo animam suam vel alterius propinquiùs Deo conjungit, tantò sacrificium est Deo magis acceptum: unde magis acceptum est Deo quòd aliquis animam suam & aliorum applices contemplationi quàm actioni. Per hoc igitur quod dicitur, quod nullum sacrificium est Deo magis acceptum quam zelus animarum, non prafertur meritum vita activa merito vita contemplatiua: sed ostenditur magis esse merito vita contemplatiua: sed ostenditur magis esse merito rium, si quis ossera Deo animam suam & aliorum quam quaccumque alia exteriora dona.

C'est jusqu'icy que S. Thomas, a toujours parlé pour expliquer cette sentence de S. Gregoire, & il est tres-important d'y faire bien reflexion, pour ne pas se tromper, s'abandonnant si fort à ce zele si peu reglé de convertir les ames, que l'on s'oublie soy-même soûs ce pretexte, que le facrifice le plus grand de tous est le zele du salut des ames : puisque selon S. Thomas, c'est encore un sacrifice plus grand de s'appliquer à la meditation, & de reprimer ce desir de paroître & de se produire, se conservant dans la retraite, dans la solitude, & l'union avec Dieu. and and appear and have Troisième disposition.

Et ce n'est pas S. Thomas seul qui à donné cette regle : autrefois S. Bern. écrivant au Pape Eugene avec la liberté d'un faint & d'un Pere l'ayant eu autrefois son Religieux & fous fa conduite, luy avoit donné ce principe, & l'avoit fait souvenir de ce devoir que la charité impose de commencer toûjours par soy-même & de travailler à se fanctifier. Que votre Atequainconsideration commence toujours par choeur covous-même; de crainte que vous ne sideratio, vous répandiés aux autres, vous ne frustra étant vous-même negligé. Que vous in alia t ferviroit d'avoir gaigné tout un neglecto. monde, si vous même vous vous D.Ber. l. 2. perdiez? Mais quand bien yous connoîtriés tous les mysteres les plus cachés, quand vous penetreriez toute la hauteur du ciel toute la profondeur de la mer, toute l'étendue de la terre, si vous même ne vous connoissez pas; n'étes-vous pas sem-blable à un homme qui bâtit sans fondement, & qui veut voir pour le dire ainsi, non pas un edifice élevé & folide, mais un edifice ruiné. Que toutes vos reflexions donc com-

de confid c.z.

mencent par vous, & non seulement qu'elles commencent, mais aussi qu'elles finissent, que vous soyés le premier, & que vous soyés aussi le dernier à vous considerer: prenez exemple de ce premier principe, de cette premiere source des connoissances, du Pere Eternel qui produit son Verbe, & qui le retient au dedans de luy même. Vître Verbe, pour ainsi parler, est votre consideration: si vous

Non ergo le produises qu'il ne vous abandonne sapiens qui fibi non est: pas. Et souvenez-vous, que dans les affaires de vôtre salut, il n'y a per-&c. A te sonne qui vous soit plus proche, que proinde incipiat tua le fils unique de vôtre Mere.

confidera-

tio : non solum autem sed & in te finiatur, &c. Tu tibi primus, tu ultimus. Sume exemplum de fommo omnium Patre verbum fuum & emittente & retinente. Verbum tuum consideratio tua: quæ si procedit non recedat, &c. in acquisitione salutis nemo tibi germanior unico matris tuz. D. Bern. de confider, l. 2. cap. 3.

> Mais voulez - vous que je vous dise ce que je blâme, dit encore ce Pere dans une autre endroit, & avec la méme liberté que luy inspiroit l'amour qu'il conservoit toûjours pour cet ancien disciple, où la.

Troisieme disposition. 325 douleur qu'il avoit de le voir engagé dans cette solitude, quoyque ce fut pour le gouvernement de toute l'Eglise: Ce que je blame dit-il, est Totum das que vous donniez tout à l'action, & actioni, coque vous ne donniez rien à la consi-siderationi deration. Est-il possible que vous nihil. donnant à tous, vous vous refusiez D. Bern. 1.3. à vous-même : car encore une fois de Conf. c.5. que vous serviroit de gaigner tout un monde, si vous même vous-

yous perdiez ?

Voila ce que disoit S. Bernard à ce Pape que le devoir obligeoit de prendre le soin de toute l'Eglise: & neantmoins ce Saint yeur qu'il donne toujours la premiere part à luy-meme, que s'étant plutôt retiré dans la solitude du cœur, qu'il peut trouver au milieu même de sacour, il commence à se connoître, à s'examiner, à s'unir intimement à Dieu, & qu'aprés sortant audehors, il ne refuse pas ses soins, à ceux que Dieu luy a foumis, & qu'enfin formant un cercle de charité, comme parle un Pêre, il revienne au dedans de luy même se rendre compte, s'examiner une seconde fois, &

reparer par la confideration, & dans la retraite les pertes qu'il avoit faites dans ses occupations, qui toutes saintes qu'elles puissent estre, divisent le cœur, & remplissent l'esprit de mille idées, qui l'empeschent & de se bien connoistre, & de bien connoistre Dieu.

C'est donc à ce principe que doivent bien faire reflexion ceux qu'une inclination naturelle, l'humeur, le temperament agissant, & de feu, & souvent l'amour propre & le desir de paroistre pousse toûjours au dehors plutôt qu'un veritable zele. Ils doivent se donner à eux mémes la meilleure part de leurs foins: ils doivent commencer & finir par eux mémes : & ne doivent - ils pas se desier bien de leur zele, s'il est si peu reglé, qu'ils s'oublient pour s'appliquer uniquement aux autres, & qu'ils les gaignent, où qu'ils travaillent à leur avancement en se perdant. Il faut donc s'établir cette regle tres-infail-lible, que si une precise necessité ne nous oblige de fortir au dehors, & de travailler pour les autres ; il faut

Troisième disposition. toûjours nous tenir dans cette heureuse retraite, dans cet éloignement du commerce du monde, dans l'union avec Dieu, auprez duquel on trouve la paix & le repos. Il faut nous persuader, & persuader à tout! le mode, que quoyque le merite de la vie active soit grad; neanmoins le merite de la vie contéplative le surpasse, & qu'absolument le sacrifice le plus grad, le plus saint, le plus agerable de tous ceux quon peut offrir à Dieu est comme dit S. Thomas de s'appliquer soy même, & d'attirer les autres à la contemplation de cette verité eternelle, é à l'etude de cette lagesse divine plutot qu'à l'action.

Car enfin comme S. Bernard adjoute ( & c'est une raison qui meriteroit bien d'etre expliquée plus au long. ) Il n'est point expediant à l'action de n'être pas prevenue par la consideration : puis qu'il faut necessairement que l'action soit dereglée si la consideration ne la regle pas. Et ce n'ét, selon la remarque de S. Augustin, que dans niri. cet heureux état; (qu'il appelle, une region d'ardeur & de lumiere ) que la verité paroit toute nue, sans être

Quod aliquis animă Suam & aliorum applicet contemplationi potius quam actio

D. Tho. 22. 9. 182. 4. 2.

Puro quod nec ipfi actioni expedit à conon præve-

D. Bern. ibi. l. de cof. Regionem 328

intelle&ualium vel intelligibiliü

D. Aug 1.
12. de Gen.
ad lit. c.26.
Voi perfpicua veritas nullis
opinionum
falfarū nebulis offafcatur.

obscurcie par les nuages des fausses opinions. Et ce n'est que de cette source & de lumieres & de delices que se repand quelque rayon où quelque goutte de consolation sur tout le reste de la vie; afin que parmy toutes les tentations de ce siecle on puisse conserver & exercer toutes les vertus, la Temperance, la Force, la Justice la Prudence: Mais ensin ne le sçavons nous pas, que le propre de l'amour est de chercher le secret: & comme dit S. Bernard,

1bi beara le propre d'une ame fainte où qui vita in suo travaille à se sanctifier, est de se cafonte bibi. cher dans sa petite celulle, & de se tur, unde renfermer dans elle même, où elle se aspergitur forme comme un cabinet & un azile, aliquid huic humanæ portant dans le fonds de sa conscienvitæ, ut in ce, & mettant sur l'entrée de sa celtentationilule ces paroles qui marquent son debus hujus faculi Te- fir: Mon secret est pour moy : mon secret est pour moy. peranter .

Fortiter,

luste, Prudenterque vivatur.

Celare se in cellula sua & recondere in conscientia : ut hunc quasi titulum, & in sonte conscientia, & in fronte cella semper habeat: Secretum meum mihi : secretum meum mihi. D. Bern. de vita sol. in sine,

Il faut donc prendre ce principe tres-certain dans la vie spirituelle, que l'on doit aymer uniquement la solitude & la retraite: & que la dans le repos & la tranquilité on doit s'exercer dans la vie contemplative, & passer par tous ces degrez differens d'oraison& de contemplation. Il faut donc s'accoutumer à prendre occasion de toutes choses pour s'élever en Dieu. Il faut ne les regarder que comme des expressions & des images de ses perfections, des temoins de sa grandeur, & des presens de son amour. Et comme dit un Pere, une ame qui scait aymer Dieu, & qui scait entendre le langage de toute la nature de quelque côté qu'elle se tourne, elle entend que toutes choses luy parlent de ce divin amour : toutes choses luy servent de miroirs, dans lequels elle voit son image, & tout ce qui se presente à ses yeux renouvelle le souvenir de ce divin amant.

Mais ce n'est pas dans ce dernier degré qu'il faut s'arrêter, il faut moter sur sur le second qui est plus élevé & qui est éclairé par les lumieres de

Integer quippe amator Dei quocumq; se verterit familiarem haber admonitione amoris : rebus pro speculis utis tur & in omni quod cernit amatoris fui refulrat memoria. Rich. à. S V Ct. de gradib. charit. C. 20

la foy, & d'une sagesse toute divine. Il faut s'accoûtumer à confiderer toutesles perfections divines, fa juflice, sa misericorde, son amour dans tous les mysteres de la religion, où comme nous avons dit, elles paroiffent d'une maniere presque sensible. Car c'est dans ces mysteres que Dieu a fait tant, pour s'approcher plus de nous, que pour nous exciter davantage à son amour; des images qui renferment l'original, des effets qui contiennent leur caufe, des fignes qui cachent celuy qu'ils fignifient, & des presens qui renferment leur autheur, que ç'a este l'adresse, en telle sorte, dit S. Tho. que ç'a êté l'adressed'un Dieu,qui a voulu en même temps& se cacher& se découvrir, se rendre present sans se laisser voir, se rendre absent sans étre éloigné: afin qu'étant ainsi abfent il fit soupirer sans cesse l'ame aprés le bon-heur de le posseder, & qu'étant ainsi present, il la remplit des delices de sa possession; en un mot que cette absence simulée de ce divin Epoux, augmentât le desir de cette ame ; & que cette preTroisième disposition. 33t fence cachée, augmentât fon a-

Mais enfin il faut s'élever fur le troisiéme degré, & c'est icy qu'une ame doit établir sa demeure, comme dans une region de lumiere & de feu: & oubliant tout ce qui est de la nature, perdant le souvenir de toutes les choses de la terre, elle doit entrer comme Moise dans cette sacrée obscurité, pour n'avoir d'autre commerce qu'avec Dieu. Mais un état si saint, demande de grandes dispositions: & on doit être perfuadé, qu'il n'y a que ceux qui ont le cœur pur, & net, qui puissent voir Dieu, ou dans le Ciel dit S. Thomas par la lumiere de gloire, ou sur la terre, par la contemplation. Il faut donc travailler tres-serieusement à se retirer autant qu'il est possible du monde dont le seul regard pour le dire ainsi est comme le regard du Basilic capable de faire mourir. Il faut mortifier ses passions, combattre les moindres inclinations de la nature, fans se flatter, & fans écouter les plaintes de la nature qui ne manquera jamais de suggerer mille & mille raisons. Car enfin comme disoient les Anciens. Etiam pilus umbram facit: un cheveu même fait une ombre: il n'y a point de passion ou d'impersection qui n'obscurcisse & ne fasse qu'elque ombrage à l'esprit: & l'on doit supposer comme un principe tresconstant, que le sondement de l'Oraison, est la mortification.

Mais il faut purifier son esprit & de toutes les idées des choses de la terre, de tous ses raisonnemens, qui ne sont pour l'ordinaire que la source de mille distractions. Il faux s'abandonner à Dieu dans la simphicité de la foy, & s'atacher à luy par un simple regard. Nous gâtons presque toujours nos oraisons en voulant tant parler : une seule parole, que cette verité eternelle fait entendre dans le fond du cœur, touche bien plus vivement, que tout ce qu'on pourroit jamais penfer. Ny la foy ny l'amour ne demandent pas tant de raifons. Tout ce que nostre esprit nous peut fourmir, n'est pas capable de faire de

Troisième disposition. 333 grandes impressions. Radiis lune botrus non maturescit, disoient autrefois les Anciens: tous les rayons de la Lune ne sont pas capables de faire meurir les fruits, & il n'y a que les rayons de ce divin Soleil qui portent avec eux la lumiere & l'ardeur.

Il est vray que comme remarque S. Thomas tous les esprits n'ont pas les mémes difipolitions, & il 9. 182. a. 4. y a des ames qui semblent naturellement incapables d'entrer dans ce repos & dans cette tranquillité, elles ont besoin du raisonnement, & de toutes ces operatios de l'esprit, pour ne demeurer pas dans l'oisiveté, Mais pourtant elles doivent prendre ce principe du même S. Th.aprés S. Plerumque Aug. que l'Oraison est un exercice hoc negoqui se fait bien mieux par les gemisse tium plus gemitibus, semens, que par les paroles. Il faut quam serdit encore S. Thomas, que le cœur monibus aparle plutoft que l'esprit : & l'on gitur. doit imiter le Prophete qui s'adref- D. Th.22.q. fant à Dien luy disoit, Tibi dixit 80. a. 14. ex cor meum: c'est mon cœur o Mon 121. cap. 10. Dieu qui vous parle. Et de qui peut- D. Th ibid. on plutost prendre l'exemple que 4. 12.

D. Th.22;

Aug. Epift.

Eundem fermonem dicens. Matth. 26. 44.

de Dieu meme. L'Evangile remarque expressement, que Jesus-Christ êtant dans le jardin, revint à l'Oraison trois fois differentes; mais toûjours, il repeta les mémes paroles: pour nous apprendre que dans l'Oraison une seule parole suffit, quoy qu'on la repete cent fois: & qu'on n'a jamais besoin de raisonnemens, puis qu'il est même d'ailleurs bien difficile, que l'esprit puilse toûjours fournir. De là vient que souvent, tandis qu'on cherche des pensées pour pouvoir s'entretenir avec Dieu, il arrive qu'on le perd, & l'on a bien de peine à le chercher & à le retrouver. Quelque manieredoc d'oraifon que l'on prenne, la seule simplicité de la foy suffit: & l'experience même peut faire affez connoître, qu'on donne toûjours d'autant moins au cœur, que l'on donne plus à l'esprit.

Mais pour les ames qui peuvent avoir plus de disposition pour cette maniere d'Oraison plus élevée, où qui veulent tacher de sen rendre D. Th. 22 capables (puisque felon la doctrine 9. 182. a. 4. de S. Thomas, il n'y en a point

Troisieme disposition qui par l'exercice ne puissent du moins s'approcher de ce sublime degré, où même y monter pour quelques momens:) pour toutes ces ames dis-je qui veulent s'appliquer à cette maniere d'Oraison que S. Thomas a expliquée aprés S. Denys, & qu'on doit appeller proprement contemplation: il est extrémement important de leur faire comprendre qu'elles doivent avoir une tres-grande fidelité à Dieu: qu'elles doivent mourir à tout ce qu'il y a du monde, & qu'elles doivent se persuader que tout ce qu'il y a aussi du monde doit estre comme mort pour elles. Il faut que leur cœur & leur esprit soit sermé à tout ce qu'il y a de la terre, afin qu'étant ainsi accoûtumées à n'avoir plus ny de desirs ny de pensées des choses de la terre, il leur soit plus aisé de s'arrêter par une simple veuë dans la contemplation de cet étre

noissances tres divines, qui ne se

fouverain & de cette verité. E ce se- D. Th. lest. ra alors que comme parle S. Denys 4. in cap. 7. selon l'explication de S. Thomas. Dion. de di-Elles se rendent capables de ces con- vin. nomin.

communiquent que dans cette obscurité dans cet oubly, & s'il faut l'apeller ainsi une ignorance de toutes choses: lors qu'ayant abandonné & le plaisir & la pensée de tout ce qu'il y peut avoir sur la terre pour rentrer au dedans d'elles mêmes es aprés s'abandonnant elles mêmes. &

Divinis- s'élevant au dessus de leur raison: Sima cogni-elles s'unissent à ces rayons tous briltio per ig- lans de la Divinité, & elles s'en norantiam vont puiser toutes ces lumieres dans cundu uni- la source même & dans cet ocean tionem su- de la sagesse, & de la premiere veper metem: rité.

quandomés

ab aliis omnibus recedens, & postea seipsam dimittens unita est supersplendentibus radiis, & in scrutabili profundo sapientiæ illuminata.

> Enfin il faut se souvenir que comme nous avons expliqué, l'amour est le principe de la contemplation, & une grande source de lumieres, & que le Prophete l'a dit, Gustate & videte , qu'il faut gouter, & que ce sont ces delices qui font connoître combien le Seigneur est doux : Puisque ce sont ces heureux transports de l'amour dit un Pere

Pfal. 33.

Troisième disposition. Pere qui élevent l'ame au dessus d'elle meme & jusques à Dieu: dum in a-comme nous voyons dit-il que les supra aquas poissons se jouent dans l'eau, & que exiliunt, & par un excés s'il faut l'apeller ainfi nativæ illide joye & de plaisir, ils passent les bornes que la nature leur a prefe terminos crites & ils s'élevent pour quelque excedunt. moment en l'air.

Sic pifces dum in afos vel ad

modicum per inane suspendunt. Richard à S. Vitt. lib.de contem. c. 14.

C'est donc du divin amour que l'ame doit faire son exercice le plus ordinaire, & elle doit s'acoutumer à regler toutes ses actions, & comme parle un Pere à les compasser toutes avec le compas de la divine charité: afin qu'il n'y en aye pas une seule qui forte de ce cercle qu'elle for- ratis. me, & qu'elle n'entreprenne rien que par un mouvement du divin amour. Il faut enfin que l'ame s'êtabliffe si fort dans la charité, & que la charité prenne aussi de si fortes racines dans l'ame, que leur union soit inseparable: puis qu'enfin c'est là, dit S. Thomas, qu'on doit aspirer, de rendre la possession de la divine

cino chari-

Ex Caffian, lib. 24. 24. capi6.

III. Partie.

338 charité si longue, qu'il se fasse comme une prescription, que l'ame ne puisse plus la perdre, & que cette Cum cha- mion qu'elle fait de l'ame avec Dien commence d'étre inviolable nuat posses. fur la terre, & soit enfin consom-

ritas contisione quo mée dans le ciel. dammodo!

100

tendit ad faciendam præscriptionem. D. Th.opus. 6. cap. 17.

# F3: 4E3: 4E3: 4E3:

### MEDITATION.

### Amour languissant.

D. Th. opus 61. Facit laquere utili-

"cft la premiere impression que "I'amour fait dans une ame : il la fait languir, il luy fait perdre toute l'ardeur qu'elle avoit auparavant pour le peché, pour la vanité, pour le monde, & la remplissant de degoust pour tout ce qu'il y a sur la terre, il luy rend insuportable tout ce qui n'est pas Dieu. C'est ainsi qu'autrefois l'Epouse des Cantiques ; c'est à dire l'Ame fainte exprimoit cette impression que l'amout Amour languissant.

faisoit sur son cœur, l'ors que s'adresfant aux Esprits Bien-heureux qui possedent ce bien aprés lequel elle loupiroit, elle leur dit, Helas Esprits can.c. 5. saints, Anges du Paradis, portez cette nouvelle à mon bien-aymé, & dites-luy que je languis d'amour. Heureuse langueur, heureuse maladie, dit S. Thomas qui ne conduit, qu'a faire mourir le peché dans une ame.

Il est vray, dit ce Pere, que c'est le propre de l'amour, de transformer celuy qui ayme en la chose qui est aymée: mais il faut necessairement que dans cette transformation, il se fasse une penetration reciproque de cœurs, afin qu'il n'y aye rien ny dans l'un ny dans l'autre qui ne soit reciproquement uny. Et c'est en ce seus que l'amour faisant penetrer l'ame dans le cœur même de Dieu, l'amour est appellé par S. Denys aigu & penetrant ; parce que penetrer c'est entrer bien avant, & dans tout ce qu'il y a de plus intime: Mais aussi parce que c'est ce divin amour ou plutost Dieu même qui aymant cette ame

Nuntirate dilecto meo quia amore langueo.

Amans quodammodo penetrat in amatum & **fecundum** hoc dicite amor acutus, D. Th. in 3. dift. 27.9. 1. a. I.

Et quia a. matum penetratamatem,&c.dicitur quod amor vulnerat, & transfigit

cor.

Languet caro, dum ejus lan -guidior & ficitur. Gilb. Ser 46. in Cant.

Languet animus du æstuantis voti nimietate conficitur, son

Non lanamans.

& qui s'unissant à elle entre, & penetre jusques dans le plus profond & le plus intime, il est dit que Dieu blesse cette ame, & qu'il luy perce le cœur : Et c'est cette blesfure qui rend cette ame toute languiffante, & qui luy ôte l'ardeur, Paction & le mouvement pour tout ce qui n'est pas Dieu. N'est-ce point alors, dit un Pere, que toutes les passions devienent languissantes, parce qu'elles ne trouvent rien à

quoy s'en prendre dans une ame qui ne foûpire que pour le Ciel. Ce cœur ne languit-il pas lors qu'il se consume par l'ardeur de ses desirs. Car il ne faut pas croire, dit ce Pere, que l'amour soit languisfant: Ce n'est pas l'amour, mais

c'est le cœur qui languit, & c'est la violence de l'amour qui épuisant toutes les forces, & les reunissant pour se porter à Dieu, rend le cœur tout languissant, & commence déguet amor, ja de le faire mourir. Mais pour resed languet cevoir cette impression sacrée du divin amour, pour vous disposer à

recevoir ce coup heureux qui commence de donner une mort mille

Amour languissant. 341 fois plus heureuse que la vie, considerez quels sont les effets de la maladie, pour les exciter en vous. Cette langueur, dit S. Thomas, fait trois impressions, ou trois changemens differens. Mutat vultum, mutat gustum, mutat pulsum: Elle change la couleur du visage, elle change le mouvement du cœur & du poulx.

I Donc Mutat vultum; elle change la couleur du vifage, pour ne faire porter plus que l'image de la

mortification.

2. Mutat gustum, elle change le gout, pour ne faire trouver plus qu'une amertume insuportable dans toutes les choses de la terre.

3. Mutat palsum, elle change le batement du poulx, & le mouvement du cœur pour ne faire plus foupirer que pour le Ciel. I. POINT.

C'est donc la premiere marque de cette heureuse langueur Mutat vultum, dit S. Thomas, elle flétrit, elle change la couleur du visage, & comme parloit un Ancien, dit ce Pere, Palleat omnis amans, color

hic est aprus amanti, la passion de l'amour à accoutumé de rendre tout pale, parce que le cœur étant agité, Et dans le mouvement, il attire tout le fang à luy, & abandonne toutes les autres parties. Et n'est ce pas ainsi que le cœur étant touché, l'ame tombant dans cette aymable langueur, il fait que les impressions paroissent au dehors, qu'on ne voit plus qu'un visage mortifié, où plutôt qu'un visage mourant, & tout l'homme exterieur ne respire que mortification. Quels étoint autrefois les fentimens de ces heureux Ninivites, que la douleur rendoit tous languissans; Par tout, dit S. Jean Chrysostome on les voyoit revetus de cilices, par tout on les voeus, ubiq; yoit converts de cendres, par tout on les voyoit noyés dans leurs larmes, par tout on entendoit retentir l'air de leurs gemissemes. Mais qu'elle devoit être la paleur de cette Sainte Paule, qui éteignoit dans ses larmes toute la lumiere de ses yeux? Ah, disoit elle, il faut que par des torrens de larmes j'efface les ornemens que j'ay autrefois adjoutés à ce visage, pour

Whiq faccinis, ubique lacrimæ, ubiq; gemitus. D.Chr. hom. de Ion.

Purganda est facies quam.couAmour languissant.

en relever la couleur. Ah il faur, disoit elle flétrir cette beauté que nous avons si souvent voulu conserver & augmenter: & n'est-il pas juste que si nous avons voulu autrefois plaire au monde par des attraits empruntés: nous tachions maintenant de plaire à Dieu par nos larmes & par nôtre mortification. C'est d'un Dien mourant, O Mon Ame! que nous devons porter l'image sur la terre, comme e'est d'un Dieu glorieux que nous devons porter l'image dans le Ciel, & tout nôtre exterieur ne doit respirer que la mortisication; & nous devons nous rendre comme des images de la mort.

II. POINT.

Ce n'est que la premiere & la v. 10. moindre impression que cette langueur de l'amour, a accoûtumé de faire: Mutat gustum, dit S. Thomas, elle change encore le gout, & fait que le peché, que la vanité, & tous les plaisirs, qui sembloient autrefois si doux, paroissent maintenant remplis d'une amertume insuportable, & que l'on goute avec des plaisirs qu'on ne sçauroit assez

traDeipreceptu purpurifio stibio fæpe depinxi. D. Hier in

Semper in corporenoftro mortificationem Jefu Chrifli circumferences.

2. Cor. 4.

Dace attlet

#164. 38.

Recogitànes annos meos in amaritudine anime meæ D. Ber. in

Cant. Exech.

Non fum dignus ut valeam re cogitare cum dulcedine,

Ecce in pace amarisudo mea amariffima. Ilai. 38.

expliquer, ce qui autrefois ne donnoit que du degout. Il est juste, ô mon Dieu, disoit autrefois un Roy touché de cette langueur, que je repasse toutes les années de botibi om- ma vie dans l'amertume de mon cœur. Je ne merite pas, ajoûte S. Bernard, d'y repenser avec plaisir. Parceque c'est ce plaisir même qui me remplit maintenant d'amertume; & il est juste, ô mon Dieu, que pour punir ce cœur, qui a esté si souvent privé de vôtre amour, je trouve maintenant de torrens d'amertume dans cout ce qui faisoit autrefois ma joye, ma paix, & mes plaisurs. Helas qu'il est vray, ô mon ame ! que nous avons eu autrefois le gout bien depravé: lorsque le peché, & cette racine qui ne produit que l'amertume, comme parle S. Paul. Radix amaritudinis germinans, nous sembloit n'avoir que de la douceur. N'est-il pas juste, ô mon ame, & n'est-il pas temps aussi, de purger, & de changer de goust; il le faut maintenant qu'à son tour le plaisir du monde nous devienne insupottable, Amour languissant.

& que nous ne trouvions de delices que dans l'exercice du divin amour,

III. POINT.

Enfin, dit S. Thomas, Mutat pulsums, altere le poulx, & change le mouvement du cœur, pour ne faire plus soupirer que pour le Ciel. Helas ! qu'eft-ce qu'il y a fur la terre qui puisse satisfaire une ame touchée de cette langueur? l'entends cette divine Epouse des Cantiques, qui ne pouvant pas dissimuler ce qu'elle sent, s'écrie à ces' Esprits bien-heureux, ou à toutes ces ames qui sont les témoins de tout ce que son amour luy fait fouffrir : helas dit-elle , toute pe- Fulcitème netrée d'ardeur. Soutenez - moy de floribus, fleurs, entourez-moy de pomes, par- flipate me ceque je languis d'amour. Ah! ce amore lann'est plus que son esperance seule, gueo. qui devance le fruit qui la peut sou- Cant. 3. tenir; ce ne sont plus que ces celestes delices, quelle goute comme des pommes du Paradis, qui la peuvent empécher de mourir par l'excez de sa langueur : Mais helas ces fleurs & ces pomes, cette esperance & ces delices, ne la rendent el-

Quid faciet in præfentia, qui in fola memoria delectat? D. Aug. Domine si tam suavecst sfere prote, quale e-

de te.
D. Aug.
D. Th. opuf.
63.

rit gaudere

lés pas plus languissante, & ne la font elles pas toujours plus soupirer après ce bien, & cette felicité? puis qu'ensin cutrant dans ce sentiment de S. Augustin, elle dit: que faira, O Mon Dieu, la presence, puisque le seul souvenir nous remplit de tant de plaisir? & sil est si doux, O Mon Dieu! de plurer pour vous, que sera-ce de jouir de vous.

#### REFLEXION.

Esprits saints, Anges du Ciel ,-Esprits d'ardeur & de flamme, qui brûlés de ce fen divin qui me fait foupirer, qui dites sans cesse à Dieu, Quia amore tuo ardeo, que vous êtes tous embrasés & tous consommés de cette ardeur. Helas foyés les mediateurs de mon ame languissante, & dites à Dieu, que étant éloignée de ce feu facré qui est dans le Ciel comme dans son centre, je languis de son amour, Quia amore langueo. Je scay qu'il n'y a que luy seul qui donne, comme parle le Prophete, à son heritage, & aux ames qu'il a choifies, cette pluye du Ciel, & cette grace toute divine, qui les affoiblit, qui les rend lan-

guissantes, & qui par cette l'angueur les dispose à mourir tout a fait au monde, pour ne vivre plus que pour Deus, hæluy; Je demande, ô Esprits saints! reditati tuz non pas une goute, mais de torrens & infirmade cette pluye celeste, qui me rende tacit tu vetoujours plus languissant : puis ro perfeciqu'enfin je ne demande plus de re- Pf. 67, 10. mede pour un mal qui m'est si doux. Je ne veux plus ouyr parler du monde, & je ne cherche plus que de languir & de mourir d'amour. O potens O ardeur, O amour, O divine cha- & prapoies rite que vous êtes puissante! Si Dien passio chan'en tempere pas la violence, un cœur pourroit-il la souffrir? Allumez, O Mon Dieu toujours da- toleratur. vantagé ces flammes, frappez ce cœur toujours avec plus de rigueur: je le presente, O Mon Dieu, & je l'ouvre dans toute son étendue pour recevoit ces coups aymables; car enfin O Mon Dieu je le repete, & je veux que tous les mouvemens de mon cœur vous le difent fans cesse, que je ne cherche plus que de languir & de mourir d'acraince. Ego mater estudy mon mom

Pluviam voluntaria.

ritatis', fi non tempe-46. in Cant.

Facit opena-

M. 112.

Eccl. 24.

## 老子老子老子老子 II. MEDITATION.

Amour agiffant, ou desir de travailler incessament pour Dieu. signs of the an oute lattit of

ne vient qu'après l'amour, puis que la Sagesse a dit d'elle meme, qu'elle étoit la mere de l'amour & de la crainte. Ego mater pulchra dilectio-

N ne l'a jamais veu, dit S. Tho. aprés S. Gregoire qu'un amour foit oy seux. Si c'est un amour, il faut Operatur qu'il travaille, & qu'il fasse de granenim magna fi eft , fi des choses; & s'il refuse de travailler, autem rece n'est plus un amour : Heureux cenuit operari, amor luy, disoit David, qui est remply de crainte : & que la veue de cette non eft. D.Tb. Opus. justice eternelle tient toujours hu-6s. ar. 3. milié & comme ancanti: il defire Facit operaavec une ardeur qui semble aller ri inde finenjusqu'à l'excez, d'accomplir la Loy ter. D. Gr. de Dieu, In mandatis ejus cupit in Ev. bom. otmis. Si celuy, dit S. Thomas qui 30. n'est poussé que par la crainte qui

Pf. 111.

Eccl. 24.

Amour Agissant. nis & timoris: plûtôt de l'amour, dit ce Pere, & aprés de la crainte : parce que l'amour étant le premier nay du cœur, le plus noble de tous les mouvemens, & qui doit regler tous les autres, il doit tenir le premier rang, & la crainte ne peut tenir que le second: Si donc pour ex-pliquer ce que fait la crainte, on dit que pour accomplir la Loy de Dien, elle va presque dans l'excez; que devra faire l'amour ? Entrons donc aujourd'huy dans ce sentiment, que l'amour est un seu qui ne sçauroit étre sans agir : & pour suivre les mouvemens de l'amour, ou plûtôt pour luy abandonner tout nôtre cœur.

1. Considerons avec S. Thomas, que l'amour fait de grandes choses, & qu'il les estime tres-petites, Operatur magna, & reputat parva.

2. Que l'amour fait beaucoup, & qu'il ne l'estime que tres-peu, Operatur multa & putat pauca.

3. Que l'amour travaille longtemps, & qu'il ne l'estime qu'un moment, Operatur diu & reputate breve.

Il ne faut pas le croire qu'un veritable amour puisse jamais le lasser de travailler : quoy qu'il fasse de tres-grandes choses, il les estime tres petites, Operatur magna & reputat parva, & mesurant toutes choses, non pas par la difficulté qu'il y trouve, mais par la grandeur de ses desirs , qui vondroient tout entreprendre, il n'y a rien qui soit capable de l'arrêter.

Que pouvoit demander davantage la sainte Epouse des Cantiques, ou que pouvoit elle esperer aprés avoir trouvé une couche pendant le filence de la nuit. In lectulo meo per noctes: c'est à dire ayant trou-vé le repos & le secret, qui là tenoit comme cachée, & qui la met-toit à couvert de toutes les tétations & de tous les dangers, & luy fai-foit gouter ce qu'il y a de plus doux dans l'union avec Dieu. Ah il est vray, dit un Pete, c'ent été assez à une ame qui se sentant accablée du travail, n'eust cherché que le repos; mais ce n'est pas assez à une ame qui ayme, à qui le plaisir le

Forta ffis fatis fed laboranti, no Gilbert. Ab. Ser. 2. cant.

plus doux devient importun, & qui pour plaire à Dieu, & pour signaler son amour, presereroit avec le divin Apôtre, toutes les fatigues, toutes les peines, & tout ce qu'il y peut même avoir de plus cruel sur la terre, aux delices du Paradis. Ie sçay bien, ajoûte ce pere, que dans cet estat de bon-heur & de felicité tentatio, toutes les tentations cessent, toutes quiescitoc. les occupations cessent, toutes les cupatio, afflictions cessent; mais a-t'on veu jamais un amour qui cesse d'a- quielcere gir. Et bien loin que dans ce calme dilectio de toute la nature, & de tout ce neseir. qu'il y a hors de cette ame qui sem- idem. ble la regarder avec respect & avec admiration, ou qui semble se tenir Tunc vidans le filence pour ne pas troubler exercet fon repos : bien loin que son amour dulce incese repose ou s'arreste, qu'au con-dium, flamtraire ce feu prend des nouvelles ma de lati-forces, cause un incendie dautant dens, vacuo plus violent, qu'il trouve moins liberi evade refistance : cette flamme ayant gatur in aprime toutes ses qualités, & d'ar-tiùs possideur & d'activité, elle le fait fortir dius depafhors de luy-même, elle le fait agir, cens, & le cœur tout enflammé & reduit

quiescit af-

tout en feu; devore toutes les difficultés, & toutes les peines;-Car à voir son empressement ou fon action, on diroit ajoûte ce Pere, que ce cœur ou l'amour qui le possede, tombe dans un excez admirable d'une sainte avarice & cupidité pour les peines, pour les fouffrances, pour les tourmens mêmes les plus cruels : Santta quadam semper eget amor avaritià: ne trouvant jamais rien qui puisse luy suffire, ou qui puisse le rassasser. Car enfin à une ame qui ayme, qu'estee qu'il y peut avoir de grand? Tout est petit, on plutost tout n'est rien, excepté celuy qui luy donne son amour. Helas, Mon Ame, le pourrions nous comprendre que dans cette grande foiblesse, ou cette tiedeur qui nous accable, & qui n'ose rien entreprendre; ou qui fait que le moindre effort epuise toutes nos forces, nous ayons quelque amour pour Dieu. Mais devant une grandeur infinie, qu'est-ce qu'on peut imaginer de grand? Ne le sçavons-nous pas, qu'à l'égard du Ciel la terre n'est qu'un point, que devant le Soleil un flambeau paroit éteint, que devant un grand feu une bluette est bien peu de chose; Mais devant un Dieu, qu'est - ce qu'il y peut avoir jamais qui ne soit un neant.

### II. POINT.

Ce n'est pas-là que l'amour s'arreste : non seulement il fait de grandes choses, & il les estime trespetites : mais aussi il en fait beaucoup, & cependant il estime ne faire rien : Operatur multa, & reputat pauca. Si le point, dit S. Thomas, qui est au milieu du cercle, & qui en est le centre, avoit la connoissance, & une action libre, il estimeroit tres-peu de chose de produire cent ou mille lignes; parce qu'il en peut produire jusqu'à l'infini. Mais élevons nos esprits, & considerons qu'est-ce que l'amour n'a pas fait faire à un Dieu. Je l'entens dans l'Evangile, ou consultant au dedans de luy-même, tout ce que sa sagesse peut inventer, il dit, Quid faciam? Qu'est ce que je puis faire pour fauver les hommes? Et comme si tout le reste n'étoit pas affez grand, aprés avoir

Non reaputaret multas de fe fluentes centum vel mille lineas, quia potest producere infinitas.

Luc 20. 13.

354 I I. Meditation.

donné les divines Ecritures, qui ont appris à l'homme tous les mysteres du Ciel; aprés avoir fait tant de miracles, qui ont estonné toute la nature; aprés avoir envoyé tant de Prophetes, qui ont confondu toute la sagesse des Philosophes; aprés avoir abaissé & fait descendre les Anges fur la terre; & leur avoir commandé de prendre le soin de l'homme: il dit encore, Quid faviam? que puis je faire? Et son amour n'estant pas satisfait, il veut faire un don égal à luy même; & veut leur envoyer fon Fils bien-aymé. Mittam Filium meum dilectum. Mais à cét adorable. Fils ne luy fuffisoit-if pas d'estre descendu sur la! terre : & une seule larme ne suffisoit-elle pas pour racheter tout le monde: pourquoy faloit · il done qu'il donnat tout son sang? Ah! dit un Pere, il est vray : une seule larme de ses yeux, un seul soupir de son cœur, une seule goute de fon sang êtoit plus que suffisante : Mais ce qui suffisoit pour ma redemption, ne suffisoit pas pour son amour. Une seule larme suffisoit pour mille mondes, & pour une ame seule

Sufficiebat redemptio.
ni, non satis erat amori.
D. Pet.
Chrif. Ser.

Amour agissant.

fon amour luy a fait donner tout fon sang. Ah! c'est de ce Divin Maître, que les Disciples fidelles ont apris de mépriser tous leurs travaux. Que n'ont pas entrepris, que n'ont pas souffert les Apôttes qui ont couru toute la terre, 'qui ont resissé à toute la violence de l'Enfer, qui ont converty tout un monde, qui ont épuisé toute la rage des bourreaux & des tyrans, & qui estimoient ne faire presque rien, parce que l'amour de leur cher Maistre, rendoit toutes choses tres-faciles; & il ne leur faisoit regarder que comme un rien, tout ce qu'il y peut avoir de plus cruel.

III. POINT.

Mais enfin l'amour pourroit-il jamais se lasser, Je l'avouë disoit S. Bernard, & aprés luy S. Thomas, & c'est mon experience, & c'est ce que je goute qui me le fait dire: tout Labor me mon travail n'est que le travail d'une heure: & s'il dure davantage, l'amour m'empéche de le sentir. Car qu'est-ce qui pourroit estre long à præ amore. l'amour, puisque tout ce qu'il fait D.Th. ibids pour plaire à Dieu, il le voudroit grad. 3.

va& immania prorfus facilia & prope nulla efficit amor.

D. Alle. Ser. 48, detemp ...

vix est unius horæ, & fi plus est ...

mirus profecto amor hominum una cum

Thef. c. 5.

faire pendant toute une eternité. Mais quel est l'amour d'un Dieu pour nous, où quelle a êté sa dureté, finon comme parle le prophete, Ab aterno & usque in aternum, depuis une eternité, par ce conseil aymable d'un Dieu, dit S. Bern. qui nous destine à une gloire infinie; & pour une éternité, par cette felicité D. Cyril. I.r. qu'il nous prepare pour recompenser nôtre amour. Helas cet amour d'un Dieu pour les hommes n'est-il pas admirable, puis qu'il est aush ancien que luy méme, dit un Pere. De sorte que dans ce conseil eternel, où il n'y a que les personnes de la Trinité adorable ; déja ces personnes traitoient de mon salut: déja ces yeux plus clairs que le Soleil me regardoient; déja ce cœur adorable s'ouvroit pour répandre sur moy ses flammes; & l'amour qu'un Dieu a pour luy même, n'est pas plus ancien que l'amour qu'il a pour moy, puisque l'un & l'autre est un amour eternel. Helas Mon Ame fi nous connoissions affez & autant que nous devrions connoistre cette duAmour agissant.

rée eternelle, ne devrions nous pas mourir de honte, d'avoir cessé pour un seul moment d'aymer, & d'aymer notre Dieu! Car que pourroit étre l'amour de tous les ficcles, pour répondre à une eternité d'amour.

REFLEXION.

Helas Mon Dieu, où sont maintenant ces ames qui regardent sans cesse ce qu'elles devroint faire, & ce que vous merités, & non pas ce qu'elles font, Que cet amour dit S. ritas quæ Thomas, est bien petit, qui veut compter le nombre de ses actions comme s'il y en avoit beaucoup, Que cet amour est bien leger, qui veut peser ses actions comme si elles étoint fort difficiles & fort grandes, que cet amour est bien d'une courte durée, qui veut mesurer ses actions comme si elles duroient long-temps, C'est à l'égard des creatures, O Mon Ame! qu'il faut faire tout avec poids, nombre, & mesure, puisque nous sçavons bien qu'elles meritent si peu. Mais à légard d'un Dieu, pour qui il faudroit avoir mille cœurs, pour qui il faudroit donner mille vies, quelle mesure doit on tenir?

Parva chaopera fua numerat ut longa.

Parva quæ poderat ut magna difficilia,

Brevis amor qui menfaratut 358 I I. Meditation.

Qu'il ne m'arrive jamais, O Mon Dieu, de vouloir compter le nombre, de peser la difficulté, & de mefurer la longueur de mes actions. Et qu'est ce que j'ay jamais fait, où qu'est-ce que je pourrois jamais faire qui soit digne de vous, O Mon Dieu ? Que mon amour donc devienne comme un feu, qu'il agisse sans cesse, qu'il se repande par tout. qu'il se communique à tous ceux que j'approche, & que je ne dise jamais que c'est assez pour vous. Helas mon Dieu, quelque effort que je puisse jamais faire ne dois-je pas le dire, & je le dis aussi O mon Dieu du plus profond de mon cœur, que je vous suis un serviteur tres-inutile, & que je n'ay pas commencé encore de faire rien pour vôtre amour.

10'00'0's

## 

#### III. MEDITATION.

De l'amour souffrant.

E troisième degré de l'amour oft un veritable & sincere desir des souffrances, lors qu'il fait souffrir toûjours, & sans se lasser jamais b.Th.Opus. tout ce qu'il y a de plus crucifiant: Facit sustiparce que comme dit S. Augustin, nere infati-& S. Thomas aprés luy, à l'égard gabiliter. de l'amour tout ce qu'il y a de plus Omnia du-difficile & de plus cruel paroist non ra & imma-seulement facile, mais aussi comme nia facilia un rien. Lors que J.C. dit à S. Pierre & propè qu'un jour viendroit, qu'on le con-nulla facit duiroit où il ne voudroit pas aller: amor. La Glosse adjoûte, que quelque grande que soit la douleur, la tristesse, cumque sie l'horreur qu'on se sent avoir naturel-molestia lement de la mort, l'amour a assez mortis, vide force pour la vaincre. Que si de cit eam vis de force pour la vancre. Que n'el amoris. toutes les choses du monde il n'y Glossa. Aug. en a point de plus terrible que la D. Th. ib. mort, & si la mort toute terrible

360

qu'elle est cede à la force de l'amour, quest-ce qu'il y a que l'amour ne puisse vaincre? Mais qu'il est bien difficile de trouver des ,ames qui soint montées sur ce degré! Pierre qui aimoit Jesus-Christ avec tant d'ardeur, dit S. Thomas, pracipuus amator qui avoit abandonné toutes choses pour le suivre, qui par ses réponces remplies d'une sagesse celeste avoit merité de recevoir les clefs du ciel, qui avoit esté sur le Thabor témoin de la gloire de son Maître, Pierre dis-je croioit estre monté sur ce degré lors qu'il disoit à Jesus-Christ. Je suis prest d'aller avec vous & en prison & à la mort même, Mais cependant lorsque Pierre la méme nuit nie jusqu'à trois fois de connoître son cher Maître, ne fait-il pas bien paroître qu'il est éloigné de cet amour ardant, & de ce desir de tout souffrir pour luy. Mais enfin peut il y avoir rien au monde qu'une ame qui veut aimer Dieu avec fincerité où puisse où doive desirer avec plus dardeur que

Tecum paratus sum & in carcerem & in morté ire.

Luc 22. 33.

t. Parceque c'est la souffrance qui

de fouffrit.

Amour souffrant. 361 donne la naissance au veritable amour.

2. Parce que la souffrance est l'xercice le plus doux, que l'amour

puisse jamais avoir.

3. Parce que la fouffrance est la recompense la plus grande que Dieu puisse donner à l'amour, en cette vie.

### I. POINT.

Qu'est-ce qu'il y a qui puisse faire naître dans nos cœurs le divin' amour, & la divine charité, que la souffrance? puisqu'il n'y a que la souffrance qui fait mourir la cupidité, qui est uniquement opposée à la charité, & qu'a mesure que la charité s'augmente, dit S. Augustin, la cupidité s'affoiblit; & ce feu du ciel, & cette divine flamme consumeroit nos cœurs avec toute l'ardeur dont elle est capable. si ce feu que le peché a allumé dans nos cœurs estoit une fois tout à fait esteint. Que peut-il y-avoir de plus naturel au cœur que d'aymer, & d'aymer un objet infini? Si nous examinons, dit S. Tho. toutes les proprietés du cœur , voyant qu'il

clue igne-

s order,

nos colue

pulos dedu

ces. D. Aug.

sa figure le tient toûjours ouvert & étédu du côté du ciel; fermé, resserré, & en pointe du côté de la terre ;

Natura humani cordis cognata estactioni dilectionis. D.Th.Opus.

61. C. 19.

Namque fepulta, in nobis scintilla maner; velut igneus ardor, inclusus faxis.

D. Greg.
Naz, de laud

virg.
In ira populos confringes.
Pf. 55.
In ira populos deduces. D. Aug.
ibid.

que son téperament enfin le fait être la source de toute la chaleur vitale; ne dirons nous pas que Laction la plusnaturelle du cœur est d'aimer, & d'aimer un objet qui a des attraits infinis. Mais c'est nôtre mal-heur que nos cœurs font devenus comme des pierres, dures & infenfibles: Ha! il faut donc que les souffrances, & que les croix frappent ce cœur, pour faire sortir quelque étincelle de ce seu qu'on ne trouve plus que caché dans le centre. & qu'on ne peut tirer qu'avec violeuce. Mais enfin, quand eff-ce qu'on a accoûtumé de lever les yeux au Ciel, & d'avoir recours à Dieu, sinon lors qu'il nous frappe, & que comme par force il nous oblige de nous souvenir de luy? Ah! je le sçay, o Mon Dieu, & je, l'apprens d'un Prophete, que vous briserez les peuples dans vostre

colere: Mais S. Augustin me l'ex-

plique, que ce sera dans vôtre colere

que vous conduirez les peuples. Ah!

Amour Souffrant. 363

il est vray, O! Mon Dieu, que lors qu'il semble que par la violence des croix, des persecutions, des calomnies, des pertes, vous nous allez brifer; c'est alors que vous nous attirez & que comme par

force que vous nous faites aller à Irasceris & vous. O amour plein de rigueur! O deducis, (2rigueur toute aimable! Vous faites semblant de vous mettre en colere, mais ce n'est que pour nous faire D. Aug. Soid recourir à vous. Vous nous traitez avec severité, mais ce n'est que pour nous empécher de nous perdre : Vous nous étonnez, mais vous nous appellez. Est ce une colere, mais est-ce un amour? A te ira, sed paterna. C'est une colere o, Mon Dieu! mais c'est la colere d'un pere qui ayme, & qui ne se fache que de n'estre pas assez aimé.

I I. POINT,

Mais quel exercise plus doux peut avoir un amour pur, un amour desinteresse, un amour genereux D.Tb.in; que de soussir ! Quelle essoit l'ar-dist...27, q. r deur des Martyrs & de cette ame a. I. fainte des Cantiques qui en effoit la figure? Aprés qu'elle eut esté traide sentit les flammes qui consumoient

deducis, (2vis& falvas, terres&vo-

cuffodus.

-aidimela

364 III. Meditation.

tée si mal par les sentinelles, c'est à dire, comme l'explique un Pere, par les Empereurs, & par les Princes; aprés qu'on luy eut enlevé son Manteau, c'est à dire tous ses biens, enfin aprés qu'on l'eut & frappée & blesse, tandis qu'elle cherchoit son divin Epoux : Encore apres tous ces mauvais traitemens, toute ardente qu'elle est, ne pouvant pas se retenir, elle continue de s'addresser au Ciel & à la terre, pour demander où elle pouera trouver ce divin Epoux: Helas! dit elle Esprits saints, Anges du Ciel, & vous ames saintes qui estes encore sur la terre, si votre bon-heur vous fait trouver plûtôt qu'a moy ce divin Epoux, & vous fait posseder Dieu dites luy que je suis dans la langueur, & que je ne cherche que souffrir & a mourir pour son amour. Mais quoy ame sainte? mais quoy Martyrs de Jesus-Christ, tous ses cruels traitemens, la perte de tous vos biens les fers & les feux, & tous ces tourmens effroyables ne font ils pas capables d'arrester cette

ardeur? Ah l'amour qui bruloit dans leurs cœurs empechoit, dit un Pere de sentir les flammes qui consumoient

Percusserut me, tulerut palliu meum mihi, custodes murorum. Can. 5. 7.

Adjuro vos filiæ lerufalem,fi inveneritis dilectú meum ut nuntictis ei quia amore langueo. Amour Souffrant. 36

leurs corps , & s'ils disent qu'ils ont esté si maltraitées, ce n'est pas pour s'en plaindre, mais c'est pour en faireun sujet de gloire : ou enfin s'ils se plaignent, c'est de n'avoir point aflez de forces , & qu'il faille que la foiblesse de leurs corps les empéche de faire paroistre, autant qu'ils voudroient leur amour. Car en effet, qu'est-ce qu'il y a qui puisse mieux faire connoistre l'amour qu'on a pour Dieu, que le desir de souffrir pour luy? C'est le temps & les infortunes qui font connoistre si l'amour est sincere: & il est vray, dit S. Tho. que l'action est une preuve de l'amour; mais il faut avouer que la souffrance en est bien une preuve plus infaillible.

III. POINT.

Et pourroit-on jamais s'en-plaindre, quand bien il faudroit soussir tous ce qu'il y peut avoir de plus cruel? Et que peut on desirer avec plus d'ardeur, puis qu'un Dieu n'a rien de plus grand à donner dans cette vie pour recompenier l'amour que de faire soussir; & que le don le plus precieux, & le plus divin

Passiones corporis passione intrinseca téperabant amoris, Gilbert. Ab. in Cant. Ser.

No est hac vox quarelæ sed gloriæ. Et tempus & infortu-

& infortunia amanté indicant. Aristot. Etb. ad eund. 1.7. Probatio

quidem dilectionis exhibitio est operis; sed validior probatio sustinentia tribulatio-

nis.

366. III. Meditation.

Deus dilexie mudum ut filiu fuum unigenicu darer. Io. 3, 16

ne fed clo-

THE POPULATION

Manaibai

del enad

quiden

Prod

onididate

propario

s sissoe flo

Passiones

passione in-

qu'il puisse jamais faire, est de donner des croix? Dien a aymé le monde dit S. Jean. Er pour luy temoigner fon amour qu'est-ce qu'il luy a donné? il luy a donné son Fils. Mais Dieu a aymé auffi fon Fils, & pour luy temoigner son amour, qu'est ce qu'il luy a donné; il luy a donné une croix: Et quoy, ô Mon Dieu, n'y avoit-il rien de plus grand pour témoigner vôtre amour à un Fils égal à vous même que de le faire fouffrir? Pour temoigner votre amour au monde, yous lny donnez vôtreFils: pour témoigner vôtre amour à ce Fils, vous ne lui donés qu'une croix. Ah! il est vray qu'il n'y a rie de plus glorieux, de plus grad, de plus digne d'un Dieu, que de souffrir pour luy: & il faut avouer qu'il vaut infinimet mieux aymer & souffrir, que aymer & jouir Parce qu'outre qu'un amour souffrant est plus desinteressé & plus genereux : jouir est la recompense, souffrir est le merite : Or il y a bien plus de gloire de meriter la recompense que de la recevoir. Et c'est pour cela qu'un grand serviteur de Dien disoit, que s'il y avoit un enfer d'amour, c'est a dire un estat ou

Amour souffrant. 367 Yamour fut unià une souffrace eternelle; cet état seroit preferable à tout le Ciel& à toute la beatitude du Paradis: parceque c'est quelque chose de plus grand d'aymer& de souffrir, que d'aymer & de jouir. Mais c'ests. Chrisostome qui le sçavoit lors qu'estant dans ce sentiment & considerant S. Paul d'un côté dans fa prifon, d'un autre dans le troisiéme ciel; il disoit qu'il êut infiniment mieux aimé être avec S. Paul dans fa prison chargé de chaisnes, & dans les horreurs de son cachot, qu'avec S. Paul dans le troisiéme Ciel au milieu de l'Empirée, & parmi les cœurs des Seraphins. Ah je sçay, dit ce Christi di-grand saint que tout le monde n'en-ligit is no-tend pas ce langage, & que la chair vit quid di-& les sens ne se rendront jamais à co: si quis ces verités qui les crucifient: Mais erga Do-Si quelqu'un sçait ce que c'est qu'ay- ita dică in-mer fesus-Christ, il sçait aussi ce sanit & arque je dis: si quelqu'un entre dans det, is noces sacrés transports de la divine vit que sit charité pour un Dieu, il sçaura quel vinculorum est le bon-heur, qu'elle est la gloire, D. Chr. ho. qui accompagne les liens, les chaisnes, 8.in Ep. ad & les tourmens, & il apprendra Ephef. c. 4.

que c'est une chose infiniment plas grande d'aymer & de souffrir , que d'aymer & de jouyr.

REFLEXION. Jentens, O Mon Dieu ces admira-

bles paroles du divin Ignace martyr, qui ont autre-fois étonné toute

l'Eglise. Aprés avoir desiré les bétes les plus cruelles pour en estre devoré, son amour faifant le dernier effort, & l'ardeur de la charité luy faisant pousser les plus vives flammes de ce feu facré qui l'embrasoit, il s'ecrie s'adressant à ses diciples. Pardonnés moy mes chers enfans, je Sçay ce qui m'est utile. C'est maintenant que je commence d'este Disci-Ignoscite ple de Jesus-Christ, ne desirant rien quid mihi de tout ce qu'ily a sur la terre. Que profit ego les feux, que les croix, que les bêtes, scio. Nunc que le brisement des os, que le dechichristiesse mon corps, que tous les tourmens du discipulus, demon viennent fondre sur moy, asin quæ viden- que je puisse jouir de mon Sauveur tur defide- fesus Christ. Helas mon ame ! que rans, ut le nous fommes aveugles de craindre fum Chri-fum inve- ainfi, où de ne recevoir qu'àvec peiniam. Ignis, ne, ce qu'un Dieu ne nous donne

incipio

qu'avec amour. Ah Mon Dieu! je crux, bestia n'ose rien demander, parce que je sens ma foiblesse: mais puisque ce n'est que la souffrance qui purifie l'amour, que ce n'est que dans l'affliction qu'on ayme fans interest, pourrois-je, O Mon Dieu, m'empécher de desirer de souffrir; puisque je ne scaurois m'empécher de vous aymer. Je ne veux plus fouffrir les plaifirs de la terre, je ne demande plus les consolations mêmes du Ciel, & je ne veux plus que mon Ep. ad Rom. cœur soupire, où qu'il s'ouvre ja- D. hier. de mais que pour recevoir les croix serip. Eccl. qu'il vous plaira de menvoyer, afin que mon unique exercice pendant tout le temps de ma vie ne soit que fouffrir & aymer. Ils in my 3 resplant order

confractio offium, mébrorum divisio & totius corporis contritio, & tota diaboli in meveniant, Christofruar. O. IT C

D. Ignat.

מפימפ

amour day Drew enter Latter Combined Company

#### IV. MEDITATION.

De l'amour aspirant, où du desir de posseder Dieu.

D.Th.Grad s. amo. Fatit appetere impatienter.

tius corporis contri-

> E qui jette une ame dans la langueur, ce qui la fait soupirer sans cesse, & souffrir cette vie avec peine : c'est qu'elle desire avec ardeur de s'aller unir à Dieu, & qu'elle entre, dit S. Thomas, dans une espece d'impatience : Appetit impatienter, de ne pouvoir pas affés-tôt posseder cet unique objet, qui la doit faire vivre eternellemet, & pour qui elle voudroit ceffer de vivre fur la terre. Il n'y a point dit ce Pere, de desir plus violant que le desir de la derniere fin, dont la seule possession peut nous rendre bienheureux: & c'est une inclination que Dieu même a imprimé dans tous les êtres , & dans le fond de là nature, pour attirer toutes choses à luy. C'est l'amour d'un Dieu dit ce S. Do Steur aprés S. Denys, qui ay

me, qui produit, qui perfectionne, qui conserve, & qui rapelle à luy mat, omnia atoutes choses. C'est son amour qui facit, omloblige de sortir au dehors de luy nia contiméme, de se communiquer aux net, omnia creatures, & de leur donner l'être; convertit. D. Tho. in les ayat produites il leur donne leur Dionis. c. 4. perfection, & il conserve la perfe- de divin.no. ction qu'il leur a donnée: mais min. l. 9. aprés Omnia convertit: il attire tou- Difficpia tes les creatures à luy, & il n'y en a suo sonte point qui ne le cherche, qui ne se p. Th. in porte à luy de la maniere qu'elle en Boetium 4. est capable: parce que comme dit de Consel.

S. Thomas aprés Boëce, c'est Dieu Philos. Meseul la source d'où toutes les creatutr. 6. res puisent tout ce qu'elles ont, & tout ce qu'elles peuvent estre, & il faut qu'elles perdent tout si elles s'cloignent de cette divine fource: Quia non Elles ne sçauroient durer un seul mo- aliter dura-ment, si par un continuel retour d'a- re queant mour , d'inclination , & d'action el- nisi conver. les ne reviennent sans cesse à ce divin so rursus aprincipe qui leur a donné l'être: Mais fluant cau-enfin, dit encore S. Thomas, n'est- sæ quæ dece pas un feu qui s'éleve toujours en dit effe. haut, qui est toûjours dans le mou- D.Th.Opus. vement, dans l'agitation, & pour 61-

le dire ainsi dans l'impatience, de s'aller unir à sa sphere. Il saut donc que l'amour commence maintenant de nous faire aspirer à cette bienheureuse possession, qu'il exeite en nous ce desir de nous unir & de nous transformer en Dieu, & il saut que maintenant commençant de nous exciter avec toute l'ardeur dont nous sommes capables, toute nôtre vie se passe en langueurs, en soupirs, en desirs tres-violens de possession de possession. Mais pour exciter en nous & ces desirs & cette ardeur.

1. Il faut confiderer que Dieu ne nous a donné un cœur si vaste, & que rien ne peut remplir, que pour

le posseder luy seul.

2. Il faut vuider nostre cœur de toutes les affections de la terre, pour estre dignes de le posseder luy seul.

3. Il faut nous souvenir de ces heureux momens, ausquels Dieu nous a fait sentir quelquesois le bon-heur qu'il y a de le posseder luy seul.

Considerez donc que pour concevoir ce desir ardant de nous unir à Dieu de l'aymer uniquement, & de ne vivre que pour luy, il faut se souvenir que c'est pour cela que Dieu nous a donné un cœur si vaste, qu'il n'y a que luy seul qui le puisse remplir: Fecistinos Domine ad te, disoit autre sois S. Augusti. ad te, disoit autre fois S. Augustin, & S. Thomas le reperotoit si souvent après luy, & inquietum est cor nostrum donec requiesoat in te. Ie le fens ô mon Dieu que mon cœur n'a été crée que pour vous posseder, puis qu'il ne trouve nul repos par-my les creatures du monde : & ie le fçay assez qu'il souffrira toûjours mille & mille inquietudes, jufqu'à ce qu'il repose en vous, ô amour! ô bonté! ô verité eternelle, qui feule l'avez creé? Helas! dit S. Thomas n'a t'on pas accoûtumé de le dire que le centre compare à tout D.Th. Opuf. le cercle n'est qu'un point, que 61.6.2. toute la terre comparée au Cieln'est rien: & cependant & le Ciel & la terre sont des choses finies. Que fera ce donc si l'on compare

374

Omniaquæ defiderātur huic no valent comparari.

Prov. 3.

Inspiravit in faciem ejus spiraculum virę. Gen. 2.

toutes ces choses finies à un bien infini? comme parle le Sage, Qui a-t'on yeu jamais qui aye trouvé un objet capable de borner ses desirs? Puisque cet Empereur, qui posseda autre fois tout le monde, ce grand Alexandre ne peut s'empecher de pleurer lors qu'il entendoit dire qu'il y avoit plusieurs mondes, & qu'il n'en possedoit qu'un seul. Dien donna la vie à l'homme par un soufle, dit l'Ecriture sainte : C'est à dire que Dieu produisit l'ame, s'il faut le dire ainsi, en respirant, & comme par un soupir: non seulement pour faire comprendre à l'homme combien cette ame luy tenoit au cœur, & qu'il l'aymoit comme sa propre respiration, & comme sa propre vie: mais aussi pour luy dire que come dans la Trinité adorable, c'est son amour qui respirant produit un amour increé, la personne du S. Esprit; aussi dans le temps il respire une seconde fois au dehors de luy même, & en respirant il produit un amour creé dans nos cœurs: afin que comme le S. Esprit n'est qu'un amour, & qu'un retour a fon

Amour Aspirant.

principe, aussi nôtre cœur ne soit qu'amour, qu'il ne respire, & qu'il ne vive que pour Dieu.
II. POINT.

Mais comment pourrious nous où desirer, où meriter de posseder uniquement Dicu, si nous ne vuidons nôtre cœur de l'affection de toutes les choses de la terre? Nous le voyons, dit S. Thomas, dans toute la nature que le desir de se remplir ne viet que de ce qu'on est vuide, & que l'estomach souffre une faim violente, lors qu'il tombe dans l'exinanition, & conime dans un entier aneantissement. C'est ainsi qu'une anie qui s'est entierement vuidée, 5. amo. qui s'est comme aneantie par une privation de toutes choses, ne scauroit s'empécher de soupirer après ce bien infini qui seul la peut remplir. Et c'est une marque sensible que exinanita à nous sommes remplis de l'affection des choses de la terre, si nous ne sentons point ce desir violent d'estre tous remplis de Dieu. Il faut necesfairement, dir S. Thomas, faire place au divin anour en vuidant nôtre cœur de l'amour de toutes choses;

Appetitus vehementimanitio. D.Th. grad.

Sic anima bono sensibili cogitur impatiéter appetere. D.Th.Opus.

Renuit cofolari anima mea. Pf. 76. 2.

Creator vilescat , & Creator in corde dulcefcar.

& il faut sans cesse le repeter avec le Prophete, non, Mon Dieu, je ne veux plus de confolation, de plaifir, où de joye: & n'est-il pas juste, poursuit ce Pere, aprés S. Augustin, de mettre toutes choses dans le rang qu'elles meritent; Je ne yeux plus

regarder toute la nature que comme un neant, afin que ce divin amour me soit toutes choses; & que la privation de tout ce qu'il y peut avoir dans le monde me fasse goûter le plaisir de la possession d'un Dieu. Difons donc, O mon Ame? Quell-

Ouid mihi ce qu'il y a, O Mon Dieu, ou qui est in cœlo? puisse, où qui doive remplir mon & à te quid terram?

volui super cœur sur la terre; & dans le Ciel meme qu'est-ce qu'il y a que vous seul Pf. 72. 25. que je puisse desirer: puis qu'aush bien sans vous il n'y auroit point de

Ciel.

# III. POINT.

Enfin pour augmenter ce desir de nous unir parfaitement à Dieu, fouvenons - nous de ces heureux momens, pendant lesquels Dieu par un excez de son amour nous fait quelquefois sentir le bon-heur qu'ily a de le posseder. Il est yray,

Amour aspirant.

dit S. Thomas, que la veue & l'odeur ont accoûtumé de donner le Si cibus desir d'une viande ; Mais toujours fueris præle goût en augmente bien davantage gustatus, le desir. Quel sera donc le desir d'u-magis irri-ne ame, qui non seulement par sa titus. raison en a comme la veue, qui D. Th. Gras non feulement par la foy & la re- 5. amor. velation, qui va encore plus avant, en a comme l'odeur; Mais aussi qui par sa propre experience en a comme le goût: C'est alors, dit ce Pere; que tout le cœur semble s'ouvrir, & fortir hors de luy mesme, Hiat & in-& qu'il tombe dans la défaillance hiat, conpar la violence de son desir. Ah! il est vray, dit S. Thomas, après S. Bernard, Je l'avoue que ce Verbe adorable est quelque fois venu au dedans de moy-mesme; je l'ay senty, je l'ay ouy, & mon Dieu où estoisje lors que sa presence & sa parole me remplissoit de delices. Plut à Dieu que ce bonheur eut duré plus long-temps. Mais sans doute qu'ilscroit trop grand pour cette vie mortelle, s'il estoit d'une plus longue durée. Mais enfin aprés l'avoir possedé, pourrois-je cesser.

cupiscit & deficit.

Fateor & mihi adveraffe bum. D.Th.Opus. 60 A. 24.

me quitte, & de le rappeller, afin

Nec clamare celfabo, quafi; post tergu abeuntisar. denti desiderio cordis, ut redeat & reddat mihi lætitiam falutaris fui, & reddat mihi feipfum.

-ni 2 seill

qu'il revienne & qu'il me rende toutes mes delices. En se rendant soymême à moy-même. Il est vray que tous n'ont pas ces grands sentimens de ces ames faintes, qui par la grandeur du plaisir qu'elles sentent, entrent dans les extases, les ravissemens, & les transports: Mais enfin se souvenant de ces heureux momens, quoy qu'ils passent bien viste, lors que dans l'oraison & la priere l'ame s'élevant au dessus d'elle-mesme, semble déja goûter les delices du Ciel, ne peut-on pas dire avec S. Bernard. Helas, Mon Dieu, s'il est si doux de demander. que sera ce de posseder, S'il y atant de plaisir de mendier auprés de vous, que sera ce d'être tout remply, ou plûtost tout abîmé en vous ?

manducare. Ber. Ser.32. in cant.

#### REFLEXION.

Quel devoit estre, ô mon Dien, ce desir de Rachel, lorsque parlant à Iacob, ou plûtost à vous même, beros, alioà qui elle faisoit cette priere, & disoit, Donnez moy des enfans,

quin mo-Har.

autrement vous me verrez bien tost mourir. If est vray, dit S. Thomas, j'en ay veu souvent pleurer d'impatience; mais ie ne me souviens Præ impapas d'en avoir jamais veu mourir : tientia fié-Quel devoit estre donc ce desir tes vidi, plus grand que le desir même de me vidisse la vie? Mais voyez, ô mon Ame! ce qui arrive à Rachel : elle veut ni. mourir si elle n'a point d'enfans, & ce sont ses enfans qui la doivent faire mourir, puisque Rachel mourut enfantant son Benjamin, qu'elle avoit tant desiré. Avec qu'elle ardeur donc ô mon Ame! devés vous demander ce bien aymable, qui en se donnant vous doit faire vivre pendant toute une eternité. Disons donc à Dieu, Mon Ame! O Dieu de mon cœur, bien infini, bien souverain, bien eternel, ne m'êtes-vous pas plus que toutes les creatutes, que tout le monde, que toute la nature : Da ergo te mihi, alioquin moriar. Donnez vous donc tout à moy, car fans vous je ne veux plus vivre, & si vous ne vous donniez pas tout à moy, le feul defir de vous posseder me fairoit bientoft mourir.

non memi-

# 

### V. MEDITATION.

L' Amour recherchant qui fait que l'ame recherche Dien, & la fait courir ardament aprés luy.

re velociter\_ D.Th.op. 61 Grad. 6.

C E n'est pas à l'amour qu'il faut donner des bornes, & ce n'est pas une flamme qu'on doive esperer d'arréter. L'amour a des ailes, comme dit l'Ecriture, Ala ejus ala ignis, & ce sont des ailes de seu, pour marquer sa vitesse & son ardeur. Ce ne sont pas ces grandes ames, qui vont à petit pas : où elles volent, où elle courent, & étant poussées d'un desir violent de posseder Dieu, elles le cherchent sans cesse, elles courent sans cesse aprés luy, & disent avec David, comme le Cerf alteré

court aux fontaines des eaux, ainsi

aprés vous, fontaine d'eau vive.

Quemadmodum devus ad fontes aquaru, mon ame, O mon Dieu! soupire ita deside-

Mais David, demande S. Thomas, rat anima comment est-ce que vous avez cou- mea adDesu? Cueurri & direxi, répond Da- um fontem vid, j'ay couru toûjours fans m'ar- vivum. rester jamais, & je suis allé tout droit. Ah il est vray, O Mon Ame! ajoûte S. Thomas, que courant à cette fontaine de vie, vous trouveez toutes les creatures, comme auant de ruisseaux, qui semblent yous presenter dequoy pour vous desalterer : mais prenés garde de ne vous pas arrester : il faut courir toùjours, & aller toujours droit, les cum mora contant seulement en paffant , autant bibes, sed que la seule necessité le demande, & subito guconnoissant qu'elles ne sont pas le stu, quodasouverain bien capable de vous desat modo prourer, Transibis & dices, passes vite, peries quia O Mon Ame! & les abandonnant dites avec David ce n'est qu'aprés vous que je soupire, O Mon Dieu, fintaine d'eau vive! & ce n'est que tue no sufvous seul qui pouvez me desalterer. Confiderons donc toutes les chois du monde, & connoissant quelle Deum fonell leur vanité, leur fragilité, & tem vivum. eur neant, accoûtumons nous à dire, que tout cela n'est pas Dieu, & .

fummú bonu no funt, & ideo fiti

V. Meditation 3828 que c'est luy seul que nous devons chercher. Considerons donc.

mained au 1. Que tout ce qu'il y a de plaisir est opposé à Dieu, & qu'il faut le At Tuyres Mis

yr., Me suit of & summe of 2. Que tout ce qui oft de la neces. sité nous peut éloigner de Dieu, & qu'il n'en faut user qu'avec beau-

coup de crainte. 175070 201 201001 30

2. Que tout ce qu'il y a même des perfections de l'esprit n'est pas Dieu, & qu'il n'en faut desirer qu'autant qu'elles les sont necessaires pour le mieux aymer.

L. POINT

Considerés qu'une ame qui va Thoug droit à Dien, & que l'ardeur de son -org obo amour fait courir, ne dois jamais du plaisir de la terre, parce qu'il l'éloigne infinimet de Dieu.Le plaisir, dit un Pere, fait come le Scorpion, ideo firi Sidon. Ep. qui flatte & qui pique, & qui en flatat répand son venin: où comme cette femelde l'Apocalipse, qui avec une coupe d'or donnoit à boire du poifon Si Dieu, dit S. Ambroise, chasse Adam du Paradis terrestre, il pense déja à luy rendre l'innocence qu'il

Amour recherchant. 383 avoit perduë & à le rapeller à luy: car si le plaisir l'en avoit éloigné lors qu'il étoit dans l'innocence, comment est-ce que le plaisir luy auroit permis d'y revenir jamais, s'étant

rendu criminel. Mais où est-ce que le demon nous peut prendre que dans le plaisir? Les pecheurs, dit Cadent in David, tomberont dans ses filets, & retjaculo ce n'est que le plaisir seul, dit S. eius pecca-Hilaire, que le monde nous presen-Ps. 1400 te comme une amorce, pour nous D. Hilar. attirer, pour nous tromper, & pour ibid. nousfaire tober? Mais l'amour pourroit-il souffrir d'autre plaisir que celuy qu'il produit, où pourroit il souffrir les delices de la terre, depuis qu'un Dieu qu'il cherche ne se trouve plus que fur la croix & parmy les tourmens? Enfin toutes les delices du monde pourroient elles jamais desalterer nôtre soif? Ah! il faut

tompus; & en fuyant dire, tout cela est opposé à Dieu; & partant ce n'est qu'aprés vous que je soupire, O fontaine d'eau vive! & cc n'est que dans vous que je veux me de-

done fuir tous ces ruisseaux cor-

falterer, mit no ling gon a

elt, ne ple-

Mayes mer Sitivit anima mea ad Deum fon-

tem vivum

Mais confiderez encore qu'une ame qui veut aller à Dieu doit bien prendre garde, que sous le pretexte de la necessité, elle ne s'arreste pas trop à tous ces petits ruisseaux que la nature presente, & que c'est ce pretexte de la necessité qu'il faut appeller le meurtrier de l'amour & de la divine charité: parce que tandis que l'on prend les choses pour l'usage, le plaisir qui en est inseparable, se presente, & en flatant le cœur, le fait ouvrir, & se fait recevoir. Un jour les Apostres peschoient, & ils prirent une si grande quantité de poisson, qu'ils en remplirent deux barques, en forte que peu s'en failloit qu'elles ne coulassent à fond. Ab que cette plenitude m'est suspecte, dit S. Ambroise, puis qu'elle ne sert qu'à mettre ces barques dans le danger: Mais quoy de plus necessaire pour la vie que le sang? & cependant la plenitude nous pourroit suffoquer, & ce n'est pas seulement parce qu'il est corrompu, mais parce qu'il y

en a trop, qu'il en faut souven

tirer-

Mihi cumulus iste
suspectus
est, ne plenitudine sui
Naves mergantur.
Lue: 5. D.
Am. l. 4. 6.
ub.

tirer. Helas! Mon Ame ne le comprendrons nous point une fois affez, que c'est ainsi que toute sorte de plenitude est dangereuse, & qu'il ne saut jamais prendre qu'avec beaucoup de crainte, ce qui est même pour la necessité, Il fant dit S. Tho. que l'ame fasse a son corps comme un bomme qui est en chemin, qui court, qui passe, & qui en passant fait boire fon cheval, mais qui auroit honte de boire avec luy. Prenons done O Mon ame le necessaire, puisque Dieu a la bonté de vouloir nous le donner: mais fans nous arrester. courons toûjours à luy, & disons, tout cela pourrois bien nous arrester, & nous éloigner de Dieu : ce n'est qu'aprez vous que je soupire, ô fontaine de vie ?& ce n'est que dans vous que je veux me desalterer.

III. POINT.

Considerés enfin qu'une ame, qui veut aller bien droit à Dieu, ne doit pas même s'arrester trop aux persections de l'esprit. Que servent toutes ces connoissances des mysteres le plus élevés de la religion, si avec toutes ees lumières on a tou-

Ad hunc ergo foate in curfusto venics and ma sitiens corporiqui deluo velue equo indulu get potum neccliariu sed dedignatur com equo bibete. D.Th. Grad 6 amor. Sirivit ani-

peum fon-

cem vivum

Per curiofiraté à veritate cecidir. D. Ber. de grad. humil.

Non oblcuritate tenebracú sed nimictate ... luminis excocataseft. D. Chrif.

Sicivit anima men ad Deum fonsem vivum.

jours un cœur de glace? combien y a-t il d'ames, qui comme le premier Ange par la curiofité, ainfi que dit S. Bernard, sont decheues de la verité, Combien y en a-t'il qui comme un S. Paul, dans sa converfion, selon la remarque de S. Chrisostome tout entouré de lumiere devint aveugle non pas par les tenebres, mais par ces mémes lumieres dont il estoit environné. La vertu est quelque chose de plus simple; l'amour n'a besoin que de feu. Quitons donc tout ce qu'il y peut avoir de plus grand, de plus élevé dans la nature; disons, tout cela n'est pas Dieu, & tournant nôtre cœur vers cet aymable objet repetons luy toujours, c'est après vous que je soupire, O fontaine d'eau vive, & ce n'est que de vous que je veux me desalterer. REFLEXION.

Que font , O Mon Dieu toutes les creatures du monde que de petits ruisseaux, qui n'ont pas la source au dedans d'elle memes, & qui ne reçoivent que de vons seul tout ce qu'elles ont de perfection, de vie, de bonté,& de verité. Helas ames du monde qui courés aprés le plaisir,

qui beuvés dans ces eaux corrompues, your pouvez bien your y plonger, & vous y serez suffoquées: mais vous ne pourrés jamais vous desalterer. Helas Mon Dieu! je me ressans encore, des ennuys, & des inquietudes que je souffrois, conrant autrefois aprés les vanités& les plaisirs. Mo Dieu, que j'av du regret de toutes ces peines, puisque pour vous trouver il faloit bien en prendre moins. Mais puis qu'enfin nous net trouvos plus rien qui nous defaltere; fuyous O Mon Ame tous ces plaisirs, qui nous éloignent de Dieu: ne prenons qu'avec crainte ce qu'il y a de plus necessaire, puis qu'il pourroit nous éloigner de Dieu; abandonnons tout ce qu'il y a de la nature, puisque tout cela n'est pas Dieu; & nous tournant toujours vers ce divin objet, disons avec David, comme un Cerf alteré court à la fontaine, ainsi O Mon Dieu! mon ame soupire aprés vous, O fontaine eternelle, & elle court à vous seul pour se desalterer.

Quemadmodum defiderat cervus ad frontes aquatu, ita defiderat anima mea ad te Deum fontem vivum,

## 长头长头蛇头龙子长头

Amour recherchant.

#### VI. MEDITATION.

Amour aneantissant, ou crainte respectueuse, & aneantissement de l'ame.

D. Th.Opus. Gra.7. p. 1.

T Out es les impressions que l'amour fait sur le cœur, dit S. Thom. ne font pas égales, & elles sont differentes selon que Dieu se fait connoistre differement, & qu'il découvre à l'ame ses perfections divines, où de majesté où de bonté. Lorsque Dieu fait connoistre à l'ame sa grandeur, devant qui tous les Seraphins de l'Empirée sont moins que des atomes; c'eft alors que, cette ame dans la veue de cette majesté infinie semble vouloir s'eloigner, où plutot semble vouloir fuir : se sentant comme accablée & ancâtie par un excez de crainte respectueuse; & elle voudroit r'entrer dans le neant méme pour trouver un éloignement affez grand. Mais pour comprendre

Anima apprehendens Deum sub conditionibus disconfortativis timens su. gir. Amour aneantissant. 389

mieux quels font les effets que produit dans l'ame cette crainte, & pour tacher de les produire en nous, il faut supposer, dit S. Thomas, & D. The il le prend de S. Jean Damascene, D. Dam. qu'il y a trois especes de erainte, Erubescentia, admiratio, stupor. La confusion dont on est remply; l'admiration dans laquelle on entre; & ce qui est encore plus, l'étonnement; & comme l'accablement dans lequel on tombe.

1. Donc l'ame considerant sa vie passée, & écoutant un Dieudans le fonds de fon cœur qui luy reproche ses infidelités; elle entre dans le premier sentiment de crainte, & elle est toute remplie de con-

fusion : Erubescit.

2. Mais aprés l'aine comme s'élevant elle même, & confiderant cette majesté infinie, devant qui toute la nature n'est qu'un neant, and le elle entre dans un second sentiment de crainte, & elle entre dans une profonde admiration: Admiratur.

3: Enfin confiderant tous les mysteres de la religion, qui ne seroient jamais tombés dans la pen-

290 VI. Meditation.

fee d'un esprit creé, & que Dieu luy fait connoistre; elle entre dans un troisième sentiment de crainte, & elle est comme accablée d'etonnement: Stupet.
I. POINT.

Considerez quel est ce senti-

ment de crainte, quelle est la con-fusion que se fait une ame à elle méme, se souvenant de sa stupidité, de son aveuglement, de sa folie, & s'il y a quelque chose de pis que la folie même, d'avoir ofé offencer Dieu, qui d'un seul regard la pouvoit aneantir. Mais lors qu'elle entend au dedans de son cœur, que Dieu luy reproche son infidelité, son ingratitude, son attentat, qu'il n'a pas tenu à elle qu'il n'aye été detruit; qu'il n'a pas tenu à elle qu'un Dieu n'aye été obligé de mourir, & d'être crucifié peut être mille & mille fois, puis qu'elrest occidat le a reiteré si souvent les pechez quis : an qui l'ont déja fait mourir, & que felon les loix c'est un même crime, & on est également coupable, ou de donner la mort, ou d'entreprendre ce qui est capable de faire mourin:

causa morus præbeat. Amour aneantissant. 391

Ah c'est alors, dit S. Thomas que cette ame est route remplie de confusion, & qu'elle voudroit non feulement fuyr; mais auffi s'ancan- rubefcentia tir pour se cacher, & ne pas eutendre tous ces reproches, qu'elle entend dans le fond de fon cœur.

and a dII. POINT. Mais quelle est fon admiration, lors quelle considere cette grandeur infinie d'un Dieu, qui tient en ses mains les deux bouts du monde, & devant qui, comme parle l'Ecriture fainte, tout l'univers ensemble n'est pas plus quiune petite goutte de rosée, qui tombe le matin? C'est alors que cette ame comme Moise, qui en étoit la figure, dit S. Thomas, se Abscondit cache, s'aneantit, n'ofant pas regarder cette infinie grandeur. Dieu avoit premierement fait fortir du milieu du buisson, une voix qui desfendoit à Moise d'en approcher, Ne appropies huc : c'est à dire, explique S. Thomas, que Dieu parlant à l'ame, & luy imprimant ce sentiment de respect, luy deffend d'approcher de cette majeste:

Si confidedarguens fequitur e-

Moyles faciem fuam, nec enim audebat respicere minum. Exod. 3. 4.

& cette ame aneantie s'arrefte. of semble vouloir se cacher, Mais aprés Dieu commande à Moise de quitter Solve cal. les souliers, c'est à dire qu'il reproche à l'ame toutes ses inclinations qui luy restent d'une vie animale, & il luy fait connoistre que ses affections doivent eftre plus pures pour aprocher de luy. Enfin Dien parle à Moise, & il luy dit qu'il est le Dieu d'Abraham, d'Isac, de Jacob, c'est à dire qu'il fait conpoistre à l'ame toute cette maiesté infinie, ou toute la raison ne scauroit jamais s'élever : & c'est alors que Moile couvre son visage, qu'il se cache, & qu'il s'aneahtit. Tout cecy, dit S. Thomas, n'est que ce que l'experience decouvre : & ainsi Hoe pater Mon ame ne cherchons pas tant de lumieres pour le connoître, mais tachons de le bien aymer pour le

expertis.

#### III. POINT.

Quelle est enfin cette troisième impression que la crainte fait sur le cœur, quel est l'étonnement de l'àme, lors qu'elle confidere tous ces miracles de la grandeur d'un Dieu;

la Trinité des perfonnes dans l'unité d'une seule nature: c'est à dire un Dieu qui est seul, & qui n'est pas solitaire; un Fils qui procede du Pere, & qui n'en est pas dependant; un Pere, qui produit un Fils, & qui n'est pas plutôt que luy; une seule nature qui unit trois personnes sans les confondre; trois Personnes qui ont une même essence sans la divifer. Mais lors qu'elle confidere les mysteres qu'il a operés, l'Incarnation, & l'Eucharistie, un Dieu enfant, & le Roy des Anges au pieds des animaux; un corps glorieux & plus éclatant que le Soleil, qu'il pourroit obscurir, renfermé dans le rond d'une petite hossie, dans un feul point indivisible, & si proche du neant qu'il n'en est éloigné que d'un feul point : C'est alors dit S. Thom. que l'ame tombe dans un étrange étonnement dont elle se sent presque toute accablée; & comme il est dit de la Reine de Saba voyant la sagesfe & la gloire de Salomon, qu'elle étoit dans un si grand étonnement, que confiderant toutes ces choses spiritum.

preheditur aliquid rarum ut Trinitas in uni tate, fequitur flupor.

Non habe. bar ultra R c 2.Reg.10.5.

intenditur.

sans pouvoir parler, elle sembloit avoir perdu l'esprit. Ainsi quelque fois dit ce Pere, cette crainte & cet étonnement sont si grands dans une ame qui contemple toutes ces merveilles, & qui les compare avec sa petitesse, ou plûtôt avec son neaut, qu'elle entre dans des transports si grands, qu'elle femble tomber dans une sainte folie, se perdant dans elle méme, & ne trouvant plus sa raison. Et enfin cette ame, ajoûte S. Tho. tombe comme au dedans d'elle méme accablée du poids, & de la grandeur de tous ces mysteres, comme Esther qui en estoit la figure, & qui voyant Assuerus sur le Thrône de sa Majesté, tombe à la renverse, & comme toute morte par la grandeur de son étonnement.

ma contem plante. pufillanimitate quatur mentia. Vifo rege in Throno majestatis corr it pene exanimata. Elth. 15. Ascendit Super Cherubin &volayit.

Vit in ani-

# REFLEXION.

J'adore, O Mon Dieu, cette grandeur infinie, qui comme, dit le Prophete, s'eleve & vole au dessus des Cherubins, pour nous dire que ces esprits saints quelques éclairés qu'ils soient, quoy qu'ils ayent la plenitude de la science, vous perdent de veuë, & ne peuvent com-

prendre vôtre grandeur. Mais je vous adore, O Mon Dieu! avec crainte. & avec tremblement; & dans la confusion de moy même, me fouvenant de mon ingratitude, de mon infidelité, & de ma folie, qui a ofé offencer un Dieu qui ma creé, & qui me confervoit lors même que la justice demandoit de m'aucantir. Mais puisque je ne puis comprendre vôtre grandeur infinie, il est juste, O Mon Dieu que je l'adore avec admiration, dans l'étonnement, & dans le silence, & que je dise avec un Prophete, Fay consideré, O Mon 70. Dien! ce que vous étes, et ce que vous aves fait, & j'ay êté comme tout pamé, par l'exces de mon étonnement. Je considere, O Mon Dieu! les inventions admirables de vôtre amour, & de vôtre fagesse dans tous les mysteres que vous avez operés pour nous, & je dis avec un grand Saint. Je m'abime au dedans de moy même, & perdant tous les sentimens de la nature je perds toutes mes connoissances, je perds tout mon esprit. je veux donc, O Mon Dieu, ne

Confideravi operatua & obstupui. Habac. 3.ex

I ai angia

Per fingula quæ fecista totam obstupui, &c fensu huma nitatis amis fo in sancta amentiam conversus sum, D. Hier po.

pouvant vous comprendre, vous faire un facrifice de toute ma raison: & come accablé par l'excez de mon etonnement, je chanterey avecune sainte Crainte vos divines loianiges.

# 光子:光子:光子:光子

# VII. MEDITATION

# Constance & sainte hardiesse de l'amour.

D.Th.Opuf. 61. Grad.17. Facit audere veheméten. qualités de grandeux & de majesté, que Dieu paroit à l'amer & qu'il la jette dans ce grand étonnement, & cet aneantissement d'elle méme. Mais comme c'est aprés les obscurités de la nuit, que les beautés du jour paroissent, & qu'aprés que les orages, les tonnerres, & les éclairs ont jetté par tout la frayeur; le calme revient, & le Soleil repand la joye par le brillant de ses rayons: ainsi aprés que Dieu a étonné l'ame par l'eclat de sa Majesté, it

Sainte hardiesse, &c.

se fait voir, dit S. Thomas, avec Secundum de frere, & d'epoux & pour lors tes. cette ame revenant de son étonne- D. Thom. ment,& fentant ralumer fon amour, elle commence de tout esperer.Mais aprés, l'amour prenant de nouvelles forces, elle entre dans une fainte Primo erihardiesse, elle ofe pretendre, & gens le speméme demander ce qu'il y auroit de la temerité d'esperer, si tout n'étoit permis à l'amour. Mais pour connoistre qu'elle est la grandeur de cet état, & pour tâcher du moins a foupirer aprés ce bonheur, il faut considerer que cette sainte hardiesse ne vient que de ces aymables imprefsions que Dieu fait sur une ame, & cela en trois manieres differentes, dit S. Thomas , par lesquelles nous pouvons connoistre un objet, Anditu, vifu, & tadtu, par l'ouve, par la veuë, & par le toucher.

1. Done Dieu, fait ouyr à l'ame dans le centre de fon cœur non plus des paroles de reproche, mais.

des paroles d'amour.

2. Il se fait voir non plus comme une Majesté terrible, mais comme

298 une bonté toute remplie d'attraits.

3. Il touche le cœur non plus de cette crainte aneantissante, mais il le nove dans la douceur & la suavité.

#### I. POINT.

Confiderez donc que la premiere impression d'amour & de charité, que Dieu fait sur une ame, pour lay donner cette sainte hardiesse, est lors qu'il luy parle, dit S. Thomas, & qu'elle entend dans le fond & comme dans le centre d'elle méme, qu'il luy dit ces paroles, approchez de moy maintenant que l'amour me fait dissimuler, que je suis une lumiere, inaccessible; & que je veux employer mes attraits, pour vous donner la confiance de veir à moy. Elle entend, adjoûte ce Pere, qu'il luy dit qu'il ne veut plus découvrir, mais qu'il cache toutes ces qualités étonnantes de Juge, de Souverain & de Roy, qui l'elevent infiniment au dessus d'elle: & qu'il veut seulement luy découvrir & prendre à son égard toutes ces tendres qualités d'amy, de frere, d'epoux, qui l'ont fait def-

Accedite ad me diffimulanté quod fum lux inacceffibilis. Et ad me fuavitate allicierem. Tacet relationem fuperpolitiomis.

Sainte hardiesse, &c. 399

cendre dans un meme rang, pour le Insonat aurendre autant qu'il a été possible

égal à elle:

N'est ce pas ainsi qu'autre fois Salomon qui dans le livre des Proverbes avoit pris la qualité de Roy Vbi non tisemble l'oublier dans le livre du more eru-Cantique des Cantiques, parce que dit S. Hierome, ne voulant plus imprimer ces sentimens de crainte dans cette ame, voulant nomen sufremplir tout ce cœur de son amour, ficit : & æil dissimule toutes ces qualités de grandeur, il prend toutes ces qualités de tendresse qui semblent l'abbaiffer pour se mettre dans quel- D. Hier. in que égalité avec cette ame, afin Eccl. c.1. qu'elle puisse prendre cette confiance entiere de l'aymer. Mais faut-il s'étonner s'il fait entendre à cette ame que non feulement, il ne veut plus luy reprocher toutes ses infidelités, & toutes ses ingratitudes Non solum passées, puis qu'il luy pardonne, & non redar-qu'il aneantit, tout ce qui est opposé à son amour: comme autre- Sed & re-fois il dit à Madelene (aprés qu'el-mittit an-le eut versé des torrens de larmes) nihilat. qu'il luy pardonnoit tous ses pe-

ribus cornem æquiparantiæ,

ditur difcipulus sed proprium qualis Magifter eft & nescit se Regé effe.



400 VII. Meditation.

chez. Ah cét alors que cette Amenon seulement se releve de sa crainte, mais aussi qu'elle entre dans une sainte hardiesse, qu'elle ose prendre la qualité depouse; & que dans un état où Dieu descend pour sé faire voir égal à elle Fiducialiter agam in eo, comme parle David, elle agit avec toute la consiance dont elle peut être jamais capable, & elle abandonne son cœur à tout ce que son amour luy peut suggerer,

II. POINT.

Mais ce ne sont pas soulement les paroles que ce divin Epoux employe pour élever cette ame à une sainte hardiesse. Il se presente à elle avec tous les attrais que son amour luy peut faire decouvrir : & elle voit, non pas, dit S. Thomas, par une imagination presomptueuse, mais par les lumieres de la foy, qui ne se trompe jamais; elle voit dis-je qu'il ne luy paroit plus comme il parut autre sois à un Prophete, & comme Assuerus parut autre sois à Esther, avec des yeux tous allumés de colere; mais qu'il

Ardentibus oculis. Estb. 15.

Sainte bardieffe, &c. 401 paroit, & qu'il se decouvre avec mille & mille beautés, & que pour la caresser il porte, s'il faut le dire ainfi, dans ses yeux tout le Paradis: Videt bras elle voit ce divin Epoux qui onvre ses bras, & pour la recevoir, & amplexanpour l'embrasser. Et oubliant de la dum. frapper & de la chatier pour ses crimes passés, ou pour ses fautes journalieres, il ne porte plus ny glaive ny verge pour la punir, mais il employe toutes les forces, Viresque il luy fait sentir tout ce qu'il peut, suas no plenon pas pour la chatier, non pas dendo, non pour l'éloigner de luy, mais pour d'itringen-l'embrasser, avec amour, & pour se do, sed a-l'unir inseparablement. Que n'osera ftringendo-exertidonc pas alors l'amour de cette exeru-Ame? c'est alors qu'elle s'abandonne à son Dieu, qu'elle se jette entre fes bras; & qu'elle commence cette sacrée alliance, que ce divin

Epoux consommera dans l'eternité.

111. POINT.

Enfin on parle & on voit dans l'éloignement: mais quoyque ce divin Epoux soit dans le centre de cette Ame; il femble neanmoins s'approcher & s'unir dayantage,

402 VII. Meditation.

Tactu cognoscit de proximo.& in coiúctio. ne maxima.

bia Iesu no distillantia mirrham prima sed rabiliter ipfi imprimi & ineffabiliter ofculari. Non judicem, non Dominum' prætendit . fed spolum amantem, tener rime tenerrime

Ego fum Joseph. Gen. 45.

redaman-

dum.

Ofculatus est loseph omnes fratres fuos.

dit S. Thomas par un facré toucher, & se faisant sentir d'une maniere qui surpasse toute l'experience des iens, n'ayant plus horreur de cette ame autre fois abominable par

Sentit la- ses crimes, il luy donne un sacré baiser: c'est alors qu'elle connoit que cette bouche divine, qui distilloit autrefois de la Myrrhe, ne mellis stilla repand plus que du miel pour la conprimam mi- foler, c'est alors qu'elle connoit que l'amour semble faire oublier à un Dieu toute sa grandeur, & qu'il ne veut plus paroistre ny comme Juge, ny comme Seigneur qui demande de la crainte, mais comme un Epoux qui ayme tendrement, & qui ne veut être qu'aymé. C'étoit ainsi qu'autrefois Joseph, ayant fait semblant de ne pas connoistre ses freres, l'amour ne per-

> mettant pas de dissimuler ce qu'il étoit, il leur dit, qu'il est foseph leur frere: il leur commande de s'approcher de luy; il les caresse, il les embrasse, il les baise, & ce

fut après tous ces temoignages d'amitié & de reconciliation entiere, que ses freres oserent prendre la

Sainte hardiesse, &c. 403 liberté de luy parler, dit l'Ecri- Post qua ture; Voilà Mon Ame! une hi- aus sun lo-stoire que l'amour, dit S. Thomas, qui ad cum doit expliquer, & voilà quel est Historiam l'état où l'ame peut prendre cette oculus les sainte hardiesse, & où tout est per-gat, affect mis à fon amour.

#### REFLEXION.

Ce fera donc O Mon Ame, lorfque vous aurés senti que Jesus-C. aura fait toutes ces impressions en vous, que vous pourrés prendre la liberté de luy parler cœur à eœur, & de luy dire tout ce que son amour luy méme vous dira. Ce sera alors que vous pourrés pretendre à ce bon heur de l'epouse, puisque luy même a la bonte de se rendre vôtre Epoux, & luy demander qu'il vous done un baiser ineffable de sabouche, Osculetur c'est à dire qu'il se fasse de luy en me osculo vous une transfusion, où plûtôt une oris sui. transformation d'esprit. Helas bonté adorable! charité infinie! divin amour! où plûtôt Dieu tout amour! toutes choses n'ont elles pas leur temps? & s'il y a un temps de vous craindre, n'est-il pas juste qu'il y aye un temps pour ofer yous aymer,

# 404 VII. Meditation.

Omnia tepus habent, tempus timendi, & tempus audendi.

je le fçay ô Mon Dieu! que cette grandeur infinie, devant qui les puissances tremblent, merite des adorations infinies, & que pour s'abaiffer assez devant elle, il faudroit s'ancantir. Mais pourquoy ô mon Dieu! vous montrez vous si aymable, si ce n'est pour me donner la hardiesse de vous aymer. Ose donc ô Mon Ame luy demander une grace, qu'il veut bien luy même, & qu'il a promis de te donner; & dis luy avec autant de respect & de crainte, que d'amour & de confiance, Osculetur me osculo oris suis, O divin epoux ! unisset vous tout à moy, & transformés moy toute en vous: & puisque je ne suis pas assez heureuse pour être inseparable de vous dans tous les états ou vous étes: foyez vous même inseparable de moy dans tous les états où je

# 

## VIII. MEDITATION.

L'amour unissant qui unit intimement l'Ame à Dieu.

C'Es T ce que lamour pretend, de s'unir intimement à Dieu: & c'effoit le bon-heur de la divine epouse lors qu'elle disoit, qu'elle estoit unic à son divin Epoux, qu'elle le tenoit, & qu'elle ne le quitteroit jamais. Tout ce qui à été dit jusqu'à maintenant de l'amout entre Dien & l'Ame peut être dans l'éloignement de tous les deux, c'est a dire que cela ne demande pas une presence particuliere : car celuy qui languit, qui soupire, qui cherche, & qui court est encore eloigné, dit S. Thomas , car s'il n'estoit pas eloigné, s'il possedoit ce divin objet il ne l'anguiroit one soupireroit pas aprés luy: & il languit, & il soupire pour n'en erre plus éloigné. Mais c'est icy que commence cette presence intime & étroite de Dieu avec l'Ame. Car

D.Th.OpuC

ba regain

Tenui eum nec dimittam. 61. Grad. 8, Facit firingere indiffolubiliter.

Nam languens, & quærens, & currens diflat:

flat:
Nec enim
langueret,
& quereret,
& curreret,
nifi diftaret: & ideo
languet, &
quærit, &
currit ne
diftet;

406 VIII. Meditation.

Stringens non adhuc distat, sed magis adstat, vel instat.

celuy qui est uni n'est plus éloigné, mais il l'embrasse, & comme parle S. Thomas il le presse, il le serre. De sorte que dans les degrés precedens l'ame en méme temps ayme, & elle est aymée; elle cherche, & elle est cherchée; elle appelle, & elle est appellée: Mais dans ce degré plus elevé, l'ame d'une maniere ineffable tient & elle est retenuë; elle ferre, & elle est serrée; elle ravit & elle est ravie; & par une union de charité ineffable elle est unie à Dieu, mais elle seule a Dieu scul; parce que c'est luy seul qu'elle ayme, & que l'amour est l'union de celuy qui ayme & de celuy qui est aymé. Mais pour nous disposer, où pour nous rendre dignes de cette union intime & indiffoluble, confiderons qu'une ame qui a ce bon-heur d'estre élevée à cette union de prefence, de familiarité, & d'amour n'en est jamais privée, où ne la quitte jamais que pour l'une de ces trois raisons, selon la remarque de S. Thomas, que nous pouvons ainsi expliquer en trois mots, par dispenfation, par neceffité, & par charité. 1. Done par dispensation, Dis-

Dispensatione, necessivate and charitate.

orbi Stra

Stens on Ste

Amour unissant. 407 pensatione, parce que Dieu même le cache, pour la faire soupirer avec

plus d'ardeur aprés luy.

2. Par necessité; Necessitate lorsque la foiblesse du corps l'oblige de le quitter, pour ne pas succomber.

3. Par charité, Charitate lorsque l'amour du prochain l'oblige de l'al-

ler secourir.

#### I. POINT.

Confiderés donc que lors qu'une Ame a été affez heureuse pour étre élevée à ce degré d'amour, & d'union intime avec Dicu, s'il arrive quelquefois qu'elle foit privée de ces delices, qui faisoient de son cœur un image du Paradis, s'il luy semble qu'elle est privée de la presence de ce divin Epoux; ce n'est qu'une dispensation, ou une dissimulation de son amour. Il ne s'éloigne de cette ame que pour augmenter ses defirs, pour se faire rappeller avec plus d'ardeur, & pour l'obliger de luy dire avec l'Epouse des Cantiques . Revertere dilecte mi , revenez ô mon Bien aymé. Car en effet, comme dit S. Bernard, fila divine Epouse rapelle son bien-aymé, ne falQue enim revocat, ej absq; dubio probat se meruisse præsentia, ets non copiam, alioquin no revocasset illum, sed vocasser.

D. Bern.in

Porro revocationis
verbum revertere eff.
Et ideo forte fe subtraxie, ut
avidius revocaretur,
& teneretur fortius.

lois-il pas qu'elle ent merité d'en avoir la presence, quoyque cependant elle n'eut pas receu toute la plenitude de ce bon-heur? Car autrement elle ne l'eût pas rappellé, mais seulement elle l'auroit appellé : puis qu'en luy disant, Revenez, c'est une parole qui le rappelle & qui demande sonre. tour aprés qu'il l'a quitée. Mais c'e-Stoit pour cela qu'il s'étoit retiré, afin d'étre rapellé avec plus d'ardeur, & afin d'être après receu avec plus de plaisir, Et n'est ce point ainsi qu'autrefois il feignit d'aller plus loing à ces deux pelerins qui aloient en Emaüs, non pas parce qu'il vouloit s'en éloigner, mais parce qu'il vouloit ouir cette parole, qu'ils luy ditent, Seigneur demeure? avec nom. Lors qu'il arrive donc, ô mon Ame! qu'aprés ces jours fi beaux que vous passez en la presence de ce divin Soleil, qu'aprés ces jours si doux que vous passez dans les entretiens familiers avec ce divin Epoux, vous vous trouvés tout à coup plongée dans les tenebres, & les ennuys, qui semblent effacer toutes ces delices de vôtre cœur, & faire eclipser Amour unissant.

409

ces lumieres dans vôtre esprit: ne vous étonnés pas mon Ame, ce n'est qu'une diffimulation de son amour. Rallumés sculement vôtre ardeur. perseverés avec fidelité, dites luy avec humilité & avec confiance, Revertere dilecte mi, Revenés mon divin Epoux, Revenés mon bien aymé, & tout mon amour. C'est pour cela qu'il se cache, pour étre cherché avec plus d'ardeur, & afin qu'en revenant il vous fasse gouter une joye plus grande, d'autant plus que son éloignement vous aura été plus sensible, & que par sa presence il augmente fon amour.

der a la.T. Al O. T. Alos Dien

Mais il arrive encore bien fouvent que l'ame quitte Dieu sans le vouloir, dit S. Thomas, lorsque pour le dire ainsi, les bras de la cha- à volente. rité l'embrassent, & que la foiblesse du corps l'oblige de se relacher. C'est ainsi que Jacob ayant luitte me, aurora toute la nuit avec l'Ange, & l'An- cft. ge voyant que Jacob étoit fatigué d'une luitte fi longue, il luy dit : Laissez - moy , car l' Aurore commence déja de paroistre?

Mais Jacob luy repondit, je ne vous laisseray pas aller que vous ne m'ayés beny. l'Ange se retire, & en se retirant il benit Jacob, & luy changea fon nom. Ah! tout cecy, dit S. Tho. n'est qu'un mystere d'amour. N'estce pas ainfi que l'Ame luitant par l'ardeur de son amour avec le Verbe divin dans la contemplation, enfin le corps tombant dans la foiblesse, & ne pouvant plus soûtenir les efforts de ces saintes ardeurs, ceVerbe adorable commande à cette ame de s'arrêter, & de le laisser aller. Ne nous affligeons donc pas, Mon ame, l'orsqu'il faut quelque fois ceder à la foiblesse du corps. Dieu veut de nous & l'un & l'autre, & come il veut que nous goutions le plaisir de sa presence, il veut auffi que nous fouffrions fon absence avec soumission : & si ce n'est qu'une veritable necessité qui nous arrête, & qui suspend l'exercice de la contemplation, il scaura bien compenser la perte de sa presence, en nous benissant lors qu'il se retirera. Mais qui pourroit jamais connoître, dit S. Thomas, qu'elle est

411

la douceur de cette benediction, & qu'elle est la grandeur de ce nom qu'il donne à l'ame, lors qu'il se retire? Tachons de le gouter, Mon longs ver-Ame; car Dien peut bien nous le borum senfaire sentir par experience: mais en le goutant méme, nous ne pourrions jamais assez bien l'expliquer.

III. POINT. Enfin, dit S. Thomas, c'est l'amour quelquefois luy, même qui oblige l'ame de quitter Dieu, & de faire cesser cette presence intime, & cette union avec ce divin Epoux; lors qu'il semble que par un mutuel accord ils se separent pour quelque temps, où plutôt (puisque cette ame ne sçauroit s'empescher de Louffrir une extreme violence dans cette separation & dans cet éloignement , lorfque l'obligation où le desir de secourir le prochain la retire & l'arrache comme par force de la douceur de sa contemplation. Et c'est alors que l'ame ayant travaillé pour le prochain, revenant avec plus d'ardeur à ce divin Epoux, elle le reçoit avec plus de plaisir, elle l'embrasse avec plus d'amour, &

Plenius ex. ponet modica experientia, qua

Dimittieut volens & volente elle connoit par cette opposition de la creature avec le Createur, les

amertumes & les degouts que la ricoria, or seule presence des creatures donne. politeriod & le bon-heur qu'il y a en la pre-Telsus: serve de Dieu. N'est ce bas ainsi. dle S. Thomas , qu'autrefois la mere du jeune Tobie, aprés l'avoir laissé aller, regrettant son absence, luy disoit ces paroles, qui mar quoient lexcez de sa douleur. Helas mon fils; pourquoy vous avons nous laissé aller, baston de nostre viellesse, lumiere de nos yeux , unique cor folation de nôtre vie? enfin avant toutes choses en vous, vous devious nous laisfer aller? Mais aprés tous les foupirs de cette mere, aprés tant de desirs si souvent redoublez, enfin le jeune Tobie revient; & en revenant il porte avec luy le femede pour rendre la veuë à fon pere, & dequoy foulager fa pauvreté. Mais tout cecy encore, dit S. Thomas , n'est qu'ane figure ? & n'est ce pas ainsi qu'une Ame parle avec ce Verbé divin aprés l'avoir laissé aller ; qu'elle se plaint,

& regrette avec luy meme son ab-

Bacculum Senecturis. nostræ, lumen oculorum noftrorum, folatium vitæ noftræ. Tob. 5. 23. Amour unissant. 413.

fence? Helas! Verbe divin, ayınable Epoux , pourquoy vous ay-je laiffé Baculum Epoux , pourquoy vous ay le tante qui susten-aller, baston qui soutenez ma foi- tas imposébleffe, lumiere qui éclairés monigno diam lumen rance, consolation de ma vie; qui quod illuadoucissezrous mes ennuis?pourquoy minas faut-il que je sois privée de vous? norantiam, Enfin apprenons, o mon Amelqu'on quod fo'ane-perd jamais rien de quitter Dieu ris milina. pour Dieu ; on ne fait que passer de D. Th. ibid. l'exercice de l'amour, à un fecond exercice d'amour Car aprés, cét; Epoux aymable, ce Verbe eternel n'estant laissé que par la seule charité, étant desiré avec larmes, étant attendu avec tant de desirs; il revient enfin, raporte avec luy la jove, la lumiere, & les richesses: pour remplir ce cœur qui soupiroit aprés luy, & compenser les ennuys que luy avoit causé son absence.

REFLEXION.

Quel seroit nôtre bon - heur Mon Ame, si possedant une fois Dieu on ne lé perdoit jamais. Mais je le sçay, ô mon Dieu, & vous le voulez ainsi, que comme c'est par une vicissitude de jour & de nuit, d'obscurité & de lumiere, que vous,

35 man

VIII. Meditation. conservez l'ordre du monde, ce foit aussi cette vicissitude de vôtre fession & de privation, qui fasse -ulli bom tout l'exercice de l'amour. Vous le disiés, ô mon Dieu, à vos disciples, Vado & ve. & vous leur faissés déja connoistre nio ad vos l'ordre que vous vouliés tenir sur loan 14. toutes les ames; je m'en vay, et je viens à vous : mais je l'entens, 8 mon Dieu, que vous le repetés à moy même, Encore un peu & vous me verrés, & encore un peu & vous Adhue mone me verrés pas. Ah il est vray, d mon Dieu, Modicum & videbime . & adtis me, que ce n'est que bien peu huc modiqu'on vous possède, quand ce secom & non roit pendant toute une eternites, puis qu'on ne peut jamais se lasser de vous posseder. Mais comment est-il vray , Modicum & non videbitis me, que vôtre absence n'est pas longue, quand elle ne seroit que d'un moment, puis qu'on ne

peut jamais vous posseder assez : Ah

je l'advouë, ô mon Dieu! c'est

toûjours peu que vous eftes absent à

Légard de mes merites, puisque je

Modicum meritis, fed non modicum votis, D. Ber. fer. 74. in cant.

dicum &

videbitis

videbitis me : ibid.

ne sçaurois jamais meriter de vous

posseder un seul moment. Mais mon Dieu voyez les mouvemens de mon cœur, les ardeurs de mon amour, Helas n'est ce pas trop pour mes desirs si vous estes absent un seul moment; puisque ie desire de vous posseder pendant toute une eternité.

# भीर और भीर भीर भीर भीर भीर भीर भीर भीर भीर

## IX. MEDITATION.

De l'amour ardant qui enflame une ame, & qui commence de la transformer en Dieu.

L'amour n'est jamais sans seu, ny le seu sans ardeur: & puisque Dieu est luy même un seu, comme dit l'Ecriture; il saut que l'Ame pour s'unir à luy, se rende toute semblable, & que son amour l'echausse, l'embraze, & la consomme par une tres-douce ardeur. Il y a trois degrés, dit S. Thomas, & trois essets que produit ce seu du Ciel, & que Jesus-Christ, a porté sur la terre, Calor, Fervor, &

D. Tho. Opuf. 61. Grad.9.Facit ardere fuaviter.

Ardor, la chaleur, la ferveur, & l'ardeur. La chaleur est comme la premiere impression de l'amour, Calor initium, qui commence de se faire sentir, & d'échauffer le cœur de ceux qui commencent: la ferveur, telle que l'on voit dans l'eau bouillante, & que jette des gros bouillons, eft-lors qu'un cœur est comme dans le mouvement, & l'agitation, par le desir d'un plus grand amour, dans ceux qui s'avancent : Fervor incrementum : enfin l'ardeur est comme la confommation, Ardor complementum: & c'est la chaleur la plus violente, & qui fans ce mouvement, & cette agitation, qui oste quelque chose du repos, possede, penetre, & remplit le cœur, comme nous disons que le fer est ardant lors qu'il est tout penetré du feu. Mais pour nous disposer à cét heureux êtat, & pour étre tous consommez de cette douce ardeur, il faut encore distinguer, dit S. Thomas, trois fortes de feu,

Carbo ig- Carbo, flamma, lux, le charbon, nis in ma- la flamme, & la lumiere. Le charneria terrea. bon, ajoûte ce Pere, est un seu at-

417

taché à une matiere terrestre. Et c'est l'estat de ceux qui attachent seur ardeur à seurs propres pechez, pour en consumer tous les restes: & qui aprés avoir arraché toutes les moindres inclinations de la nature autant qu'il est possible y portent le

feu pour les empescher de revenir. Plamma ig-Mais la flamme à bien plus de pu- nis in mareté & de clarté, parceque e est un teria acrea

feu attacké à une matiere plus pure, c'est à dire à l'air: Et c'est l'état de ceux qui comme une ssamme vivante, s'élevant toûjours de vertu en vertu, & soussirant dit S. Thomas, avec beaucoup de peine la vie, tachent autant qu'il peuvent, de se détachet & de s'éloigner de tout ce qu'il y a sur la terre, & voudroient déja s'envoler au Ciel. Ensin la lumière est tout ce qu'il y peut avoir de plus parsait & de plus pur dans Lux ignis le seu : & c'est un seu tres par é in materia sans mélange qui se nourrit de suy propria.

fans mélange qui se nouvrit de tuy propria, même dans sa sphere. C'est l'état de teux qui dans le repos, avec une tres grande douceur se repandent de toutes parts: & qui étant devenus comme les Séraphins de la terre.

des lumieres toutes ardantes, des feux animés & tous lumineux rependent de tous côtés leur lumiere & leur ardeur. Il est vray que cét état est bien parfait; & qu'il semble être inseparable d'une sainteté confomée. Mais enfin y-a-t'il de sainteté qui ne soit renfermée dans l'état du christianisme ? une ame ne doit elle pas travailler à se sanctifier: & si elle ne peut pas avoir la plenitude de ce bon-heur, ne doit elle pas du moins tacher d'en avoir quelque participation; & si elle ne sent pas dans son cœur un brasier entier du divin amour, ne feroit elle pas malheureuse si elle n'en avoit pas du moins quelque etincelle? Tachons donc de reunir tous ces feux dans nos cœurs pour en estre tous consumés, d'être des Cherubins tous embrasez, des flammes animées, des lumieres vivantes, & pour nous remplir de toutes manieres de ce divin amour stachons d'avoir.

1. Garbonis ignem. C'est à dire de devenir des charbos embrasez pour confumer tout le reste des vices, & les moindres imperfections.

2. Flamma ignem, de devenir des flammes animées, qui s'élevent toûjours en haut, & qui s'approehent toûjours de Dieu.

3. Lucis ignem, de devenir des lumierrs vivantes, qui se repandent de toutes parts, & qui de tous cotez communiquent leur ardeur.

### I. POINT.

C'est en vain qu'on travaille à mortifier la nature, & à reprimer toutes les inclinations qui renaissent sans cesse, & qui sont la source de toutes nos fautes, si l'on n'agit pas par amour. Il n'y a rien qui puisse mieux purifier que le feu, il n'y a rien qui puisse mieux consumer les imperfections les plus legeres que l'amour, & la divine charité; à qui tout ce qui deplait à Dieu devient infuportable. Il n'y a point d'état, n'y de degré de vertu si élevé, où l'on ne doive pratiquer la penitence: mais dans le commencement la crainte en est le principe; & aprés, c'est l'amour & l'ardeur qui la produit. Et c'est pour cela que les commencemens sont si foibles, parceque la crainte n'a jaDimissa süt ei peccata multa quoniam dilexit multum Luc 7.

Difce quo dolore ardet, quæ flere inter epulas non erubefcit. D. Th. 6. Grad. Amor.

Oculos
quafi fangguine refperfos.
Viceph.
Amplius lava me ab

mais beaucoup de force : & que pour aller bien vite, pour avoir bien-tôt consumé toutes les imperfections, pour arrêter les inclinations de la nature, il y faut porter le feu; & comme la divine Magdelaine, il faut beaucoup aymer. N'estce pas pour cela que comme dit l'Evangile, Beaucoup de pechez luy ont été pardonés, parce qu'elle a beaucoup aymé. A la bonne-heure que la crainte commence, il faut achever par l'amour. Mais quelle devoit étre la douleur, quelle devoit étre l'ardeur qui agitoit, & qui pressoit cette divine amante la Magdelaine? dit S. Thomas aprés S. Gregoire, puis qu'elle n'a pas honte d'aller pleurer au milieu d'un festin : Mais Pierre ne faisoit-il pas bien paroître par ses larmes l'ardour de ce feu qui brûloit dans fon cœur; puis qu'il les repandoit avec tant d'abondance. qu'il en avoit les yeux tous rouges, & comme tous fanglans? Mais David pourquoy pleurez vous, dit Sa Chrisostome, ne vous suffit-il pas d'avoir ouy un Prophete, que Dieu vous a envoyé, pour vous assurer

du pardon de vôtre peché? Pourquoy demandés vous à Dieu, qu'il vous purifie encore davantage? que demandez vous plus que le pardon? Ah! repond David, adjoûte ce Pere. Je ne demande pas seulement, que les pechez me soint pardonnez;je demande que les moindres taches en soint effacées, & que je sois r'étably dans cette première beauté de l'inno-cence que j'ay perduë? Ah c'est Mon Ame, ce qui doit exciter nôtre ardeur, c'est ce qui doit nous embraser d'amour. Il faut effacer tous les vestiges, toutes les moindres taches, les moindres imperfections; il faut soumettre les passions, pour estre rétablis dans cette premiere beauté de la grace du baptéme, & faire au dedans de nous mémes une image de cette premiere innocence du monde; que Dieu n'avoit donnée à Adam que pour nous la communiquer. Mais comment pouvons nous rétablir au dedans de nous mémes cette innocence sans avoir beaucoup d'amour?

II. POINT

Ce n'est pas la qu'il faut s'arrê-

iniquitate.

D. Cbr. in Pf. 50.

Quid ameplius quæris.

Non quaro folum peccata dimitati. fed& decorem mea pristinum quæro.

Ardorem flämæ quæ furfum tendit. ter, il ne faut pas étre seulement comme des charbons tous-remplis de feu & d'ardeur. Il faut avoir , dit S. Thomas, Lardeur de la flamme qui n'est jamais sans mouvement, & qui s'eleve toujours en haut. Nous scavons que ce n'est pas dans les voyes de l'amour, qu'il faut s'arréter; puis qu'on n'en peut jamais trouver le terme, & que quelque progrez qu'on fasse il reste toujours beaucoup d'un chemin qui est infini. Le juste, dit David, doitétre comme une palme toûjours couverte de fleurs, parceque selon la remarque d'un Pere la palme, devient toujours d'autant plus feconde à même temps qu'elle vieillit. Mais l'amour qui n'a rien que de divin,

Pf.91. 13.

Eo fructuofior quo annofior.

Confusibibiles operarios, qui ini tio conversonis opus fuu inchoant ex auro, & tandé consummat in luto. l'amour qui n'a rien que de divin, pourroit-il soussiri, qu'une ame sit de sa vie l'image de la statue de Nabuchodonosor, donc la téte étoit d'or, & les pieds n'étoient que de terre. C'est à dire explique un Pere, qu'elle devienne comme un ouvrier confusible, qui fait le commencement de son ouvrage tout d'or, é qui fait la fin toute de bouë. C'est à dire qu'a-

prés avoir commencé avec cant d'ar-

anemi'at.

B Th. ibid

59. 61. E

S's amor.

deur sa conversion, elle ne traine que dans la langueur le reste de sa vie. Il saut donc devenir des slammes animées: il saut sans cesse s'élever toujours plus haut, & apprenous, Mon Ame, que dans les voyes de l'amour, c'est reculer que ne pas avancer: puisque dans le commerce même du monde, les hommes croyent avoir perdu ce qu'ils n'ont pas acquis, & qu'ils pouuvoient acquerir.

III. POINT.

Il ne faut pas le croire que nous soyons pour nous seuls dans le monde, & dans cette societé qui nous lie avec le reste des hommes: nous fommes obligez de travailler pour tous. Il faut donc que nôtre ardeur se repande de tous côtez, & que devenant des lumieres vivantes, nous éclairions nous échaufios tous ceux qui s'approchent de nous. Estil possible, disoit autrefois S. Chrisoftome, qu'une poignée d'hommes, que douze Apôtres avent converti tout un monde, & que maintenant des milions d'hommes ne convertiffent pas un seul infidellé? que pouwons nous esperer, si nous ne sommes bons ny pour nous ny pour les

autres. Certainement nous devonsnous l'imputer, & nous en sommes coupables, si ceux avec qui nous conversons n'en devienent pas meilleurs, c'est nôtre faute, & bien loin de nous plaindre de leurs deportemens, & de leurs defauts; nous devos nous en prendre à nous mémes? & croire que si nous leur en montrions l'exemple, ils deviendroient des saints. Heurense Catherine de Sienne, de qui on a dit, que personne ne s'approchoit d'elle qu'il n'en devint meilleur. Sa seule approche étoit une source de sainteté, & une lumiere qui rependoit de toutes parts, & fon ardeur& ses rayons. Mais quoy de plus doux, dir S. Thomas, quoy de plus pur, que l'ardeur de la lumiere; c'est à dire une ame que l'amour a toute confommée, & qui ne paron plus etre qu'amour? Ce n'est plus qu'une lumiere toute ardante, une ardeur toute brillante, & couronnée de rayons, ce sont ces Sera-

phins de la terre! Incensi é incen-

dentes, qui se consomment par leurs

Nemo ad earn acceffit qui non melior redierir. In Bulla canonifat.

Theens & incenderes. D Th. ibid. op. 61. gra. 9: amor.

propres flammes, & qui repandant de tous côtez ces flammes, remplissent tout le monde de leurs saintes ardeurs. a mos ablilgans, alam

#### REFLEXION.

Je le scay ! O Mon Dieu, & j'entens la voix de toute l'Eglise, qui me le fait assez connoître, que le partage des ames saintes sur la terre; ce n'est que de languir d'amour : Quia amore langueo. Je le sçay auffi, O Mon Dieu!& je l'apprens encore de S. Thomas; que c'est dans le ardore tos Ciel qu'une ame abymée dans ce feu tius Trinieternel de l'adorable Trinité, se sent tais accon-toute liquesser, & pour le dire ainsi, se sentein in fondre comme la cire: & toute rem-se sundi. plie, & penetrée de ce feu aymable, D. Th.Opuf. elle dit sans cesse quelle brûle, & 63.c.2 quelle est consumée d'amour. Quia amore tuo ardeo. Helas Mon Dieu! oseray-je pretendre à ce bon-heur? & si la plenitude de cet amour, si le brasier de ce seu ne se trouve que dans le Ciel; n'en repandés vous pas des étincelles sur la terre? Pardonnez, O'Mon Dieu! Pardonez àmon amour, si je dis qu'une seule ne me suffit pas parceque je vou-

drois être entierement consumé de ce feu. O Feu Sacré qui brulez toûjours, & qui ne vous éteignés jamais, remplissés tout mon cœur de vos saiutes & adorables flammes; que mon amour pour vous devienne tout ardant; que ce foit l'ardeur du feu qui ne dit jamais c'est assez: que ce soit l'ardeur d'une flamme qui s'éleve toûjours vers vous que ce foit l'ardeur d'une lumiere, qui se repande de tous côtés; & qu'il n'y aye dans mon esprit, dans ma volonté, & dans mon cœur, que feu, que flamme, que lumiere, qu'amour, & qu'ardeur.

# #£3#: #£3#: #£3#: #£3#

# X. MEDITATION.

L'Amour transformant qui fait que Dieu seul vit en l'ame, & que l'ame ne vit qu'en Dieu.

D. Th. Opul. C'Es T tout ce que l'amour peut Gra. façu si-

Amour transformant 427

rendre semblables à Dieu, & il femble que ce n'est pas le bon-heur de la terre, mais qu'il est reservé pour le Ciel; où comme S. Jean nous apprend, nous serons parfaitement semblables à Dieu, transformés en luy, parceque nous le verrons commine il est. C'est à dire explique S. Thomas, nous le verrons, Sicuti 1. Ioan. 3. est non secut facit, comme il est, & non pas comme il fait; parceque nous le verrons, comme il est dans luy même, & non pas comme il paroit par ses effets : lorsque toute la divinité par une impression ineffable, par une communication entiere de tout ce quelle a, & de tout ce quelle est, penetrera & remplira si fort cette Ame, & que comme a Vt impleadit S. Paul, elle aura dans son esprit mini in om toute la plenitude de la verité d'un nem pleni-Dien, elle aura dans sa volonté tou- tudinem te la plenitude de l'amour d'un Dei. Dieu, elle aura dans son cœur tou- Ad Eph. 3. te la plenitude de la joye d'un Dieu. Ah! il est vray que ce bon-heur est trop grand pour être entier & parfait sur la terre. Mais encore S. Paul n'a-t-il pas youlu dire qu'on en

miliari totaliter on may

Similes ci erimus,

Wivo ego, jam non ego, vivit vero in me Christus. Ad Gal. 2.

pouvoit avoir au moins quelque participation, lors qu'il a dit de luy même ces paroles, je vis, mais ce n'est pas moy qui vis: c'est fesus-C. qui vit en moy. C'est à dire qu'il étoit comme tout penetré, tout rempli de Dieu, pour ne vivre que d'une vie toute divine. En telle forte que tout son esprit toute sa volonté, & tout fon cœur ne vivoit, & ne ref. piroit que pour Dieu. Efforçons nous donc de connoistre quel est le bonheur de cette Ame, pour tascher du moins d'en approcher, & de soupirer aprés cet état, qui fait l'image la plus parfaite d'une ame bien-heufe. Considerés donc que lors qu'une ame est parvenuë à cet heureux état.

1. C'est un Dieu qui remplit tout fon esprit, afin qu'elle ne pense jamais qu'à luy feul.

2. C'est un Dieu qui remplit toute sa volonté, afin qu'elle n'ayme jamais que buy seul.

3. C'est un Dieu qui remplit tout son cœur, afin qu'elle ne sente ja mais aucune joye que de luy seul.

I. POINT.

A quoy pourroit jamais pen-

Amour transformant. 429

fer une ame, de qui Dieu cette verité eternelle a une fois remply l'esprit? C'est ce qui fait voir que cette Ame est bien éclairée, & qu'elle connoit toutes les choses du monde comme elles font; lors qu'elle ne connoit que Dieu seul en elles : puis qu'en effet toutes les creatures ne sont que des images d'un Dieu; ou qui se cache en elles, ou qui se découvre par elles, pour nous exciter à son amour. Une ame, dit un Pere , qui scait bien ce que c'est qu'aymer Dien de quelque coté qu'elle se tourns, elle ne trouve que des objets, qui l'avertissent de l'amour qu'el le doit avoir pour luy. Toutes choses luy servent de miroirs, à ms lesquels elle le regarde; & dans tout ce qu'elle voit, elle trouve quelque chose qui la fait souvenir de son amour. Heuteuse Catherine de Sienne , de qui la pensée, de qui le souvenir de Dieu remplissoit si fort l'esprit, qu'il falloit luy faire une extreme violence pour penfer à quelque autre chose! Mais qu'est-ce qu'il y a sur la terre qui doive arrester nostre veue, & qui merite seilement que nous y

Integer amator Deiquocumq; le vertit, familiaré habet admonitionem amoris. Rich. à S. Viet. de grad. conte. C. 13. R e bus pro speculis. utitur, & in omni quod cernitamatoris sui refultat memoria.

pensions? Helas Verité etternelle; de qui un feul rayon remplit les efprits de tous les Cherubins, ne suffifés vous pas seule pour occuper toutes mes conoissances, & pour remplir tout mon esprit? Detournons douc, O mon Ame nostre esprit, & nos yeux de tout ce qu'il y a fur la terre & si nous sommes obligez de regarder quelque autre objet : rafin qu'il n'y aye que Dieu seul qui occupe nôtre pensée ; disons hardiment, & disons le ordinairement: Tout cela n'est pas Dieu. Et si c'est quelque chose, ce n'est qu'une image de Dieu, qui veut me faire voir sa grandeur, sa liberalité & sa magnificence; & par tous ces objets exciter mon amour envers luy. II. POINT.

Il faut avouër que la volonté est bien plus heureuse sur la terre que l'esprit , puisque si Dieu ne peut pas maintenant être connu comme il est en luy même, il peut neanmoins être avmé. C'est ce qui ravit cette ame ; & ce qui la fait entrer dans les transports & dans les extales de seavoir qu'elle a un amour

mirur, & m boup inmo cernit ama-

Integer

Pinonis.

mator pei-

Amour transformant. ifiny au dedans de son cœur, pour ly faire aymer un Dieu. N'est-ce as ce grand mistere que Jesus-Christ decouvrit autrefois à ses Disciples? lorsque s'adressant à son Pere, il luy dit ces admirables patoles. Pere Eternel , Notum feci Ioan. 17.ib. nomen tuum, j'ay déja fait connoiftre vôtre nom à mes Disciples, D. Th. opus Per fidem, adjoute S. Thomas, 63. par la foy, que j'ay repandu dans leurs esprits. Et notum faciam, & je le fairay connoistre encore, Per speciem, par la plenitude de la gloire qui les rendra bienheureux dans le Ciel, Vt dilectio qua dilexisti me in ipsis sit, & ego in ipsis : afin qu'ils ayent en eux ce même amour par lequel vous mayez aymé. Ah dit S. Thomas, quel est icy cét ineffable mistere ? l'auroit on jamais peu comprendre, l'auroit on jamais osé esperer? Quel est cét amour dont le Pere ayme le Fils, sinon un amour eternel, un amour im-

mense, un amour infini, l'Esprit saint qui est le nœud du Pere & du Fils? Et c'est ce même amour qui entre dans le cœur des sidelles. &

qui est au dedans de nous, pour nous faire aymer Dieu. Helas Mon Ame! un amour infini ne suffit il pas pour remplir un cœur si petit. Mon Dieu à quel sentiment faut-il que je m'abandonne! je voudrois briler ce cœur, pour le punir d'avoir jamais aymé quelque autre chose que vous. Mais mon Dieu punissés le vous même; puisque vous seul vous le pouvez 3 & que par une juste peine, qui faira pourtant tout fon bonheur, il ne vive plus pour luy, mais pour vous. Que ce feu du Ciel le consome, & l'empéche de brûler jamais que pour vous, & de respirer que pour vôtre qu'ils ayent en eux ce meme, nonne.

### dA .hmHI. POINT. und no

La joye est inseparable de l'amour, & il faut necessairement que cét amour infini de Dieu entrant dans le cœur d'un chressien, y porte la joye, & ce qu'on ne peut dire qu'auec étornement, il y porte la joye même d'un Dieu. Grandeur de la Religion que vos mysteres sont inestables! Mais il est vray, dit S. Thomas qui na jamais rien dit que

Amour transformant. 433

de solide, lorsque cét amou r infini, cét amour immense, ce cœur de l'adorable Trinité, entre dans le cœur de ce Chretien pour le remplir & pour luy donner l'amour même d'un Dieu; à même temps dit S. Thomas, toute la joye de la divinité vient aussi au dedans de ce cœur, pour le remplir de tous les plaiurs, de toutes les delices, & de toute la joye même d'un Dieu. Et n'est ce pas encore ce mistere que Jesus-Christ aprenoit à ses Disciples, lors qu'il leur promettoit Vt gaudia toute la joye qui le rendoit bienheureux luy même, & qui faisoit toute sa felicité en qualité même de Dien car quell'est, dit ce Pere, la joye d'un Dieu : qu'est-ce qui fait sa felicité que la possessió de luy même? Et c'est cet Esprit Saint qui est le lien mutuel du Fils & du Pere, qui en est toûte la joye, & comme parle S. Augustin, qui en est toute la suavité. Mais encore autant que nous le pouvons comprendre quelle est la felicité quelle est la joye d'un Et amare & Dieu? si non dit S. Thomas, d'ay- amari & ira mer, & d'être aymê, & d'être ainst amari,

meum in vobis fit. & gaudium vestrum impleatue Joa. Is.

aymé: D'aymer, celuy qui ayme c'est à dire le Pere, est un Dieu : d'estre aymé, & celuy qui est aymé c'est à dire le Fils , est un Dieu : & & d'être ainsi aymé, c'est à dire que l'amour mutuel & du Pere & du Fils le S. Esprit est un Dieu. Ah mon Dieu! pouvrroit on jamais comprandre une joye plus grande, lors qu'n, ame sçait non seulement par les lumieres de la foy, mais aussi qu'elle se sent par sa propre experiance. Et aymer & étre aymée amari & ita & étre ainsi aymée : lors qu'elle se fent aymer, & que celuy qu'elle ayme est un Dien, qu'elle se sent êrre aymée, & que celuy qui l'ayme est un Dieu, & qu'elle est ainsi aymée, & qu'un Dieu, qu'un amour infini entre dans son cœur pour l'exciter à aymer. Helas Mon Ame ! aprés quoy courons nous, & qu'elle joye pourroit jamais estre égale à la joye méme d'un Dieu. Mais Mon Dieu qu'elle peine ne merite pas un cœur privé de vôtre amour! Bornons donc tous nos defirs Mon Ame, ne cherchons jamais d'autre joye: qu'un Dieu seul nous suffise,

Er amare &

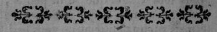
Amour transformant 435 que ce soit assez pour nous, de pos-

feder un Dieu; & que dans le fond du cœur nous entendions cette voix qui nous dise, que nous fommes aymez d'un Dieu, & qu'austi nous n'aymons que luy seul, REFLEXION.

Mon Dieu que voulez-vous que je dise, sinon que je vous ayme, & que je voudrois encore infiniment plus vous aymer. Que je ne vive plus mon Dieu! & que je ne respire plus que pour vous. Ne pouvez vous pas O Mon Dieu remplir mon esprit mon cœur, ma volonté, de vous seul, afin que je ne pense, la omnem que je n'ayme, & que ie ne prenne nem Dei jamais aucun plaisir qu'en vous seul. Iele veux O mon Dieu & je vous le demande aussi: quoy de plus juste s'il faut se depoüiller de toutes les inclinations de la nature, pour recevoir celles de la grace, combien' plus faut-il cesser d'être ce qu'on est en soy même pour être transformé tout en Dicu! Que je ne regarde plus donc routes les creatures du monde qu'en vous seule, O verité eternelle en qui ie verray ce qu'elles sont ,

436 X. Meditation

c'est à dire un neant; puisque si elles sont quelque chose, elles ne sont que des images pour vovs representer. Que ie n'ayme rien que vous seule sur la terrre, O Bonté eternelle, & que ie sois tout consumé de vos divines flammes. Qu'il n'y aye plus pour moy de plaisir sur la terre, O Felicité eternelle, que celuy de vous posseder & de vous aymer & d'être aymé de vous; & qu'ensin me perdant tout en moyméme & m'abymant tout en vous seule, O Trinité adorable! je sois transformé tout en vous.



### MEDITATION.

Conclusion des exercices sur trois importantes resolutions.

E Nfin le temps des Meditatios est passé, & il faut que maintenat le temps des veritables exercices commence, & que vous travaillez avec soin à executer ce que vous avez promis à Dieu. La connoissance

Conclusion des exercices. 437 fans l'action est inutile, & toutes nos meditations, toutes nos resolutions si souveut reiterées, sans un veritable changement ne serviroient que pour nous condamner un jour. Mais pour prendre ce qui semble de plus important & de plus necessaire des trois vies, sur lesquelles vous avez medité, faites aujour-d'huy cette resolution de ne passer jamais un seul jour sans vous examiner, fur ces trois pratiques, desquelles dependent absolument vôtre commencement, vôtre progrés, & vôtre perfection dans les voyes de la fainteté.

1. Que pour vous purifier il faut combattre sans cesse vos passions.

2. Que pour vous avancer il faut fans cesse vous recueillir dans vous méme.

3. Que pour vous perfectionner il faut faire tout par la direction, & dans l'exercice du divin amour.

### department of the bold of the fields

Considerez done que c'est se troper soy meme, que de vouloir slater ses passons: il n'y a point de milieu a prendre, il saut les perdre,

438 Derniere Meditation. ou elles nous perdront. Ce n'est pas fur quelque legere apparance, ou de quelque petit reglement de vie ou d'usage des Sacremens, ou de quelque autre petit exercice, qu'il faut s'examiner; puis qu'il arrive souvent que comme Dieu cache: dans les ames faintes de tres grandes vertus fous quelque imperfection naturelle qui les humilie, le demonaussi cache à son tour de tres-grands deffants & essentiels sous des legeres apparances de vertu, fur lesquelles les ames imparfaites s'endorment, & se perdent. Helas cette parole de S. Paul ne nous devroit elle pas faire trembler ? Ie chatie (dit-il) mon corps. Et je le reduis à la servitude ; depeur qu'ayant travaillé à sauver les autres par la predication, je ne me perde moy-meme. C'est à dire qu'ayant assujeti toutes ses passions; il traitoit rudemet son corps, pour les empescher de revenir, & de paroistre, craignant que si elles revenoint, il ne fût reprouvé. onelle doit être donc nôtre crainte, puisque nous nous sentons tous plongez dans nos passions! qu'il ne se passe

Caffigo corpus mess & in servitutem redigo, ne forte cum allijs prædicaverim ipse reproqus efficiar.

Conclusion des exercices 439 donc pas un seul jour O Mon Amerians travailler serieusement à les combattre, & à les saire mourir.

II. POINT.

Mais il ne faut pas esperer de faire jamais aucun progrez dans la vertu, fans un grand recueillement au dedaus de nous même, sans cette folitude du cœur, fans ce profond' filence , qui rende nôtre oraifon continuelle, & qui nous tienne sans cesse en la presence de Dieu. C'est la precipitation de nôtre esprit qui nous perd, & ce peu de reflexion que nous faisons sur nous memes: & c'est pour cela que S.Th. a dit que le moyen de faire faintement toutes nos actions, étoit de pouvoir toujours rendre raison de tout ce que nous failons. On ne trouve pas que la S. Vierge aye parlé que deux ou trois fois, & toute sa vie est renfermée dans cette seule parole, Conferebat in corde suo, qu'elle faisoit reflexion à tous les mysteres de son Fils, quelle les observoit, & qu'lle les meditoit dans son cœur. C'est là, au dedans de nous même que nous entendrons 440 Derniere Meditation.

que Dieu nous parle: & il a voulu dit S. Thomas, entrer & demurer au milieu de nos cœurs, anfin que Confilio à Deo accepto, preuant conseil de Dieu même nous ne puissions pas douter de ce qui luy est agreable, & de ce qu'il demande de nous.

### III. POINT.

Enfin qu'elle pourroit étre la perfection d'une ame, si ce n'étoit pas l'exercice du divin amour & de la divine charité? n'est ce pas elle qui donne le prix à toutes les actions qui sont faites pour Dieu ? & S. Paul n'a-til pas dit que quand on exposeroit son corps pour étre consommé par les flammes; & quand meme on fouffriroit le martyre tout cela seroit inutile, sans le divin amour. Mais quoy de plus juste que d'aymer Dieu; qui a donné tout ce qu'il étoit, & tout ce qu'il avoit, & a meme versé pour nous jusque, a la derniere goute de son sang; qui nous a preserez à tout un monde d'ames, qui l'auroient mieux servy que nous, & qui fouffre toujours

Conclusions des exercices 441 pas mourir de honte, Mon Ame, d'aymer si peu un Dieu, qui brûle tout d'amour pour nous.
REFLEXION.

C'est aujourd'huy, O mon Dieu que ie forme ce dessein, que ie prens cette resolution inviolable de ne passer jamais un seul jour sans m'examiner fur ces trois points importans: de quelle maniere ie combats mes passions, combien j'avance dans le recueillement de moy méme, & comment ie pratique la direction d'intention, & l'exercice du divin amour. Helas mon Dieu! quel seroit mon malheur, si dans le port méme je faisois naufrage? Je sçay que tout n'est pas achevé pour être dans un état de sainteté. Des grandes graces obligent à un grand compte; & on est bien coupable, si on ne repont pas par sa fidelité à un état si faint. Je tremble O Mon-Dieu! lorsque ie trouve dans l'Evangile dix Vierges, qui toutes avoient renoncé aux plaifirs, qui venoient au devant de vous pour vous posseder : & dont neanmoins la moitié se sont perdues, parce que la tiedeur

442 Derniere Meditation. les avoit fait endormir. Je suis remply de frayeur, O mon Dieu! lorsque ie considere que de ces étoiles que vous tenez, comme parle Job cachées & renfermées sous le sceau. le dragon en à fait tomber la moitié, mais ce qui devroit me jetter dans un abyme de crainte, prés de vous un de vos Disciples, un de vos Apôtres, en vôtre compagnie, s'est perdu Helas Mon Dieu! ne permettés pas que ie sois de ces Vierges, de ces étoiles, de ces Disciples infidelles: & puisque vous le voulez ô mon Dieu ! que l'amour l'emporte au dessus de la crainte, je le veux aussi & ie commence aujourd'huy à faire mourir toutes mes passions; à me recueillir sans cesse au dedans de

A TOULOUSE,
De l'Imprimerie de J. P B C H, Imprimeur des Estats de la Province
de Foix, prés les Jesuistes.

moy-meme, & je veux enfin m'abandonner entierement à vôtre



# PRATIQUE

DES MEDITATIONS

## DE SAINT THOMAS.

OU TRAITTE' DES VERTUS, dans lequel les actes des principales' vertus, font expliquez en particulier.

### LA FOY.



Es T la premiere Vertu Theologale, par laquelle nois croyons, & fermement, & doucement tout ce D. Tho. que Dieu a revelé dans les faintes Ecritures, & que l'Eglise nous pro-

pose, soit qu'il soit écrit, on qu'il ne soit pas écrit.

MOTIFS.

1. La Foy éleve l'ame au d'effus de toute la nature, luy faisant regarder Dieu en luy-même comme la premiere verité, qui ne peut jamais ny tromper, ny estre trompée: ce qui donne une si grande certitude à l'ame, qu'elle est plus assurée des choses que la Foy luy découvre, que des celles qu'elle voit de ses propres yeux.

2. La Foy nous découvre des Mysteres inef-

CILOUSE

fables, comme sont la Trinité des Personnes dans l'unité d'une seule nature, l'Incarnation du Verbe, la presence du Corps de Jesus-Christ sur nos Autels, & tous les autres Mysteres, que les Anges même n'auroient jamais peu connoître par les seules lumieres de la nature : ce qui fait entrer l'ame dans un prosond étonnemet, connossiant cette grandent de pieu qui surpasse infiniment toute nôtre raison.

3. C'est par la Foy que les cœurs des justes sont remplis de consolations inexplicables, lorsque éclairez de ces lumieres de la Foy, ils meditent quel est leur bon-heur d'avoir Dieu pour Pere, & d'estre ses sensans adoptis ; qu'il y a une resurrection, une vie eternelle, un facrement d'amour sur nos Autels; qu'un Dieu est mort pour nous; qu'il nous a acquis une gloire eternelle; que nous avons un Ange Tutelaire, & que les Saints particulierement de nostre Ordre, qui nous regardent comme nos freres, ont toûjours les yeux attachez sur nous pour nous secourir, & nous ayder, de leurs prieres.

4. Sans la Foy, il est impossible de plaire à Dieu, & tant de si belles actions que les Payens ont fair autresois, & dont les Histoires sont pleines, l'amour de la chasteté, la constance dans les adversités, le mépris des richesses, & quelquesois même des Empires entiers, la tendresse pour ceux qui étoint miserables, le respect pour les parens: Toutes ces vertus leur ont esté inutiles, parce que n'étant pas éclairez par cette divine lumiere de la Foy, ils ne rapportoient, pas ces vertus à la fin, à laquelle elles doivent être rapportées; c'est à dire au vray Dieu qu'ils ne connoissoient pas, étant privez des lumieres de la Foy.

1. Mediter souvent dans quelles tenebres sont ensevelis les Idolatres qui ne connoissent point le veritable Dieu, ny tous les Mysteres de nostre Religion: De quelles lumieres nous sommes éclairez, connoissant tant & de si grandes verités, que la Foy nous découvre: Combien sont admirables, inestables, & remplis de consolation tous les objets de nostre creance, & les Mysteres de nostre Religion.

& les Mysteres de nostre Religion.

2. Repasser souvent sur toute nostre vie, pour voir si elle répond à ce que nous croyons, recitant le Symbole, se dire à soy-même a châque article, creds hoc? croyez - vous ce que vous ditez, & ne dementez-vous pas par vos actions ce que vous croyez? Retrancher toute sorte de vaines pensées, comme indignes d'occuper un esprit qui peut s'appliquer à de si grandes veritez. Considerer par le don d'Entendement, la prosondeur & l'exceléce des choses qui nous sont revelées, & qui seront l'objet de la meditation & de la contemplation des Bienheureux pendant toute une eternité.

3. Tirer fruit de ce que nous croyons, & appliquer tous ces Mysteres pour regler nôtre vie, Embrasser la mortification, puisque nos corps doivent resisciter: être modeste, puisque Dicu & nôtre bon Ange nous regardent tossjours! Nous tenir dans une grande paix, puis qu'il y a une providence eternelle qui veille sans cesse sur nous: Nous remplir de joye, considerant nôtre bon-heur d'être appellez à une gloire eternelle: étre touché d'une sanne crainte dans la vue des supplices eternels, exciter nostre amour par le souvenir de la Passion du Fils de Dieu: concevoir une grande consance & magnani-

ment de l'Autel.

4. Faire repasser souvent dans nôtre esprit les paroles de la sainte Ecriture, & les promesses que Dieu nous a faites propres à nous exciter à la vertu, comme seroit que tout ce que nous demanderons à Dieu par son Fils bienaymé, nous l'obtiendrons infalliblement: que bien - heureux sont ceux qui soussement en ce monde: que les plus legeres soussirances seront recompensées d'une gloire infinie: que le joug de nôtre Seigneur est leger, & qu'il ne nous charge jamais au dessus de nos forces.

5. Prier souvent pour le Christianisme, pour ceux qui sont captiss parmi les Insidelles, pour ceux qui tâchent à établir & cultiver la Foy dans les Indes, dans le Japon, & dans les autres lieux oû le Nom de Jesus-Christ n'est pas consu. Dire souvent avec les Apôtres, Seigneur augmentez en nous la Foy. Recitant le Symbole, entendant lire le S. Evangile, produire des actes de Foy; se vouant au Martyre, & souhaitant de répandre son sans au Martyre, & souhaitant de répandre son sans a les sons de Jesus-Christ.

L'ESPERANCE.

D. Tho. le nous attendons de jour un jour de nostre derniere felicité, qui consiste en la claire vision de Dieu, & nous nous persuadons que la Divine bonté ne manquera pas de nous donner les secours necessaires, pour acquerir cette selicité.

## de S. Thomas. MOTIFS.

r. Le souvenir de cette selicité eternelle qui est l'objet de nostre esperance, retranche beaucoup du poids des fardeaux de cette vie, adoucit l'amertume du cœur, applanit les chemins raboteux du salut, nous anime aux combats, nous console dans nos tribulations, nous fait voir par avance la palme & la couronne qui ne nous sçauroient manquer, si nous combattons avec courage & sidelité.

2. Les Promesses que Dieu a fait, qu'il n'abandonnera jamais ceux qui esperent en luy; ayant méme adjoûté le serment à sa promesse, pour nous donner une consiance plus grande: Asin que par seux choses immobiles, comme parle S. Paul, par lesquelles it est impossible à Dieu de mentir, nous eussions une consolation tres puissante: & que nôtre esperance soûtenué par cette promesse & par ce serment, su une nancre ferme & assurée; qui affermit nostre cœur con tre tous les disserens accidens de la vie, qui comme des tempesses surieuses nous menacent de nous renverser.

alc3. Les fecours puissans que nous recevons presque à tous les momens de Dieu, pour acquerir cette felicité eternelle; Dieu n'ayant rien épargné même de tout ce qui pouvoit nous en rendre l'acquistion facile: répandant sans cesse tant de lumieres, ayant donné tant de preceptes, ayant fait voir tant d'exemples, ayant même voulu que son Fils souffrit une tres-cruelle mort, & répandit tout son Sang, asin que par ce même sang, il nous ouvrit le Ciel, & nous donnât ses merites pour l'acquerir.

ACTES.

1. Peser l'importance & la grandeur de l'ob-

jet de nos esperances. Avoir devant les yeux le poids de la vie eternelle, qu'une legere tribulation nous produit en souffrant. C'est pourquoy nous devrions icy bas passer pardessus les croix sans craindre les épines, comme ce saint Martyr Tiburce, qui marchant sur les charbons ardens, disoit, il me semble que je marche parmy les sleurs & les roses.

2. Dans les difficultés, angoisses, persentions & autres maux, qui sont les suites inévitables de la nature, & dont tous les chemins du Ciel sont remplis, lever les yeux, & les tenir attachez surcette belle eternité, qui nous attend, disant avec S. Augustin, Seigneur ne m'épargnez pas icy, afin qu'il ne reste rien

que de jouir de vous dans l'eternité.

3. Nous conjouir souvent avec nôtre ame, de ce que déja maintenant nous sommes instituez les heritiers du Royaume eternel; quoy que souvent nous trasnions une vie languissante & miserable aux yeux des hommes. Admirer les richesses de nôtre cœur, dans lequel le S. Esprit a logé cette esperance de la vie eternelle, dans laquelle toute la Trinité adorable nous rendra participans du même bon-heur & de la même selicité, qui la rend elle même bien-heureuse.

4. Converser par pensées, colloques, & affections dans le Ciel avec les Anges & les Saints, demandant souvent à nostre bon Ange des nouvelles de ce pays de promesse, le langage qui s'y tient, comment on y vit, pour nous y disposer de bonne heure. Avoir de l'horreur pour le monde, & le regarder comme un reprouvé, un excommunié, l'ennemy de Dieu, & comme un pendu (selon l'expression de

l'Apôtre ) & la chose la plus abominable qu'on

puille jamais imaginer.

5. R'animer souvent nôtre esperance, sai-sant toutes ces reslexions: que Dieu est nostre Pere, qu'il nous ayme infiniment plus que la mere la plus tendre du monde ne peut jamais aymer son ensant: que son inclination naturelle le porte à nous donner plus que uous n'oserions esperer: qu'il a promis dans l'Ecriture sainte de remplir de benedictions ceux qui esperent en luy; & que celuy qui a bien daigné nous donner son Fils unique, nous donnera bien à plus sorte raison le Ciel, & ne resusera pas son secontre à ceux pour lesquels il a voulu que son Fils bien-aymé répandit jusqu'à la dernière goute de son Sang.

LA CHARITE'

Est une parfaite amitié de l'homme avec Dieu, causée en nous par la vuë de la seule divine bonté toute aymable & toute adorable, & non pas par la crainte du châtiment, ou par l'esperance de quelque recompense.

MOTIFS.

r. Ce que Dieu est en luy-même, & toutes ses perfections divines, sa puissance, sa sagesse, sa bonté, son immensité & toutes ses autres perfections, dont chacune en particulier estant infinie, meriteroit un amour infini; & dont la consideration est capable d'embraser nostre cœur des ssammes du divin amour.

2. Ce que Dieu est à nostre égard, & une infinité de bien-faits, non seulement generaux, mais aussi particuliers, dont le nombre n'est connu que de Dieu seul, & que cette bonté divine nous a si liberalement departis, sans que nous les eussions jamais meritez, continuant

D. Tho. 2. 2. q.

22.

toûjours ces marques d'amour en nôtre endroit, & nous preparant encore des dons plus

grands pour l'avenir.

3. Tous les maux où de coulpe où de peine, dont le nombre est absolument infini ; & dont Dieu nous a délivrez par sa seule misericorde. Car fans parler des maux exterieurs, dontDieu nous a si souvent preservez; ayant ce fond de malice inepuisable que nous avons au dedans de nous - même; nous devons éstre persuadez, qu'il n'y a point de crime dont nous ne puilfions étre coupables, & nous devons attribuer à la seule misericorde de Dieu qui nous a retenus, fi nous ne fommes pas plus abandonnez cue les plus abandonnez pecheurs qui ayent jamais esté au monde. Mais quel amour ne devroit pas allumer dans nos cœurs cette pensée, que Dieu nous a si souvent delivrez de l'enfer, où nous avons fi souvent merité d'étre percipi-

ACTES.
Chàque jour à l'Office, dans l'Oraison, à toute heure, à toute occasion autant qu'il nous est possible repasser par notre esprit les perfections divines, les louer, les admirer, les aymer; nous réjouissant de ce que cette divine bonté & cet amour unique de nos cœurs les possede si eminentes, souhaitant qu'il soit connu, aymé, & adoré de toutes les creatures.

2. Nous ressouvenir souvent, & s'il étoit possible à tous les momens, des bien-faits &'des benedictions que Dieu a repanduës sur nous, luy rendant graces tantôt de toutes en commun : tantôt de châcune en particulier , pour nous enflammer toûjours dayantage de son faint amour.

3. Voyant tant de miseres dans le monde, & tant de personnes qui menent une vie si dére-glée, & qui boivent l'iniquité comme de l'eau, considerant tant de maladies & tant de funcstes accidens, qui pour l'ordinaire ne viennent que des excez qu'on commet, & dont Dieu punit les pechez; remercier cette bonté divine qui par sa seule misericorde, où nous a retirez de cette Babylone, ou pour le moins nous a délivrez de ces maux.

4. Se faire provision d'Oraisons jaculatoires sur divers sujets qu'on pousse vers Dieu à toutes les occasions, & qu soient comme des gages où des temoignages de nôtre amour, luy demandant sans-cesse qu'il purisse toujours davantage en nous la divine charité, &qu'il augmente si fort les seux & les slammes du divin amour,

que nous en soyons tous consumez.

5. S'élever jusqu'à Dieu par toutes les chofes visibles, les considerant toutes comme des presens, où des témoins de son amour : S'étudier de faire tout par motif de charité, & renouveler souvent cette intention, afin qu'elle se repande sur toutes nos actions & que nous fassions de toute nôtre vie un exercice continuel du divin amour.

6. Dans tous nos examens plurer tres-amerement nos fautes, & nous exciter à une par-faite contrition, parce qu'elles offencent cette divine bonté, diminient la ferveur de la charité, empéchent une parfaie union de l'ame avec Dieu pour qui il faudroit mille fois mourir, & mourit par un excez d'amour,

LE VOEU DE PAUVRETE'

Est une offrande solemnelle & irrevocable

D. Tho.

186.a.3.

faite à Dieu, par laquelle nous renonçons pour jamais à toute sorte de domaine, proprieté, droit & pretension des choses temporelles, n'en retenant que le seul usage, avec une entiere dependence des Superieurs, nous dépouillant de toutes choses, pour nous révêtir de l'Esprit de Jesus-Christ crucifié.

### MOTIFS.

1. Le merite qu'il y a dans cet abandonnement volontaire que l'on fait de toutes choses, pour suivre Jesus-Christ: puisque c'est le sacrifice le plus entier qu'on puisse jamais offrir à Dieu ; & qu'une ame religieule se dépouillant de tout ce qu'elle possede, renoncant a tout ce qu'elle peut pretendre, quand bien ce seroient & des Sceptres & des Couronnes : elle peut dire avec verité, qu'elle facrifie un monde tout entier aux pieds de la Croix de J Es us-

CHRIST.

2. La paix, le plaisir, & le repos dont jourt une ame religieuse, qui par ce dépouillement, fe trouve déchargée du foin que traine toujours aprés soy la dispensation des choses remporelles , qu'on ne possede jamais sans inquietude, & qu'on ne perd jamais sans regret. C'est dans cet heureux denuement de toutes choses que le cœur n'étant plus divisé par cette muleitude d'objets, reunit toutes les forces pour se porter uniquement à Dieu, & n'a plus de soin que de s'exercer dans le divin amour. C'est la veritable felicité de la terre , l'image où la participation du bon-heur du Ciel, puisque la possession de Dieu seul fait toutes les richesses des Bienheureux, aussi Jesus-Christa dit, bien heureux sont les pauvres d'esprit.

3. La gloire qu'il y a dans cet abandonne-

ment volontaire; puis qu'une ame religieuse ne quitte les choses de la terre, que parce qu'elle les méprise; & que considerant qu'elle est appellée à une selicité eternelle, & à la possession du Royaume du ciel; elle voit bien que comme parle S. Paul, le monde tout entier n'est

as digne d'elle.

4. L'amour que Jesus - Christ a eu pour la fainte pauvreté, l'exemple qu'il nous en a montré, les promesses qu'il a fait aux pauvres. de leur donner le Royaume du Ciel. Il a chery cette vertu dez sa naissance, car il est né dans un étable. Il est mort nud sur une Croix ; il a été ensevely dans un suaire donné par aumône, & dans un sepulchre emprunté. Aussi a t-il aymé avec plus de tendresse les pauvres. Il les a toûjours preferez. Ce sont les pauvres qui ont avant tous les autres le droit de posseder le ciel, puisque la premiere promesse qui a esté faire, la premiere loy fondamentale qu'il a publiée, le premier droit qu'il a donné, pour posseder le ciel, eft celuy-cy. Bien beureux font les pauvres d'esprit, parce que le Royaume du ciel leur appartient.

ACTES.

1. Aymer tendrement cette vertu, qui a le plus éclaté en Jesus-Christ. N'avoir point de honte de la pratiquer, demandant l'aumône lors qu'il en est besoin, ou se trouvant sans argent dans les voyages qu'il faut faire tossjours à pied, quand les forces & la santé le permettent: supportant avec joye les fatigues, la lassitude, les reproches, les resus, & les mépris qui accompagnent telles actions.

2. N'avoir rien de superflu dans les chambres; ayant le choix de plusieurs choses à son usage, Pratique des Vertus

choisi toùjours les moindres: Avoir grand soin des choses communes sur tout des livres: fermer les fenétres qu'on voit ouvertes quand le vent les menace: ramasser ce qui se perd par le Convent comme morceaux de drap, silets, épingles, papiers, bouts de chandelle, & faire toutes ces choses par un veritable esprit de pauvreté; nous estimans heureux d'estre reduits pour l'amour de Jesus-Christ, à un état si bas que toutes ces choses, quoyque si peu considerables, nous peuvent être necessaires.

3. Recevoir tout ce qu'on nous donne à nôtre usage avec esprit de pauvreté, comme à table chaque plat, pain, vin & le reste. S'il nous y manque quelque chose, coûteau, cuillere, sel, & semblables, ne nous en mettre nullement en peine, pensant que les pauvres qui mandient, se passent bien de tout cela, & nous imaginans que nous sommes avec eux.

4. Recoudre & r'habiller ce qu'il y a de déchiré & de décousu dans nos habits, sans qu'il soit besoin d'avoir toûjours recours au Vestiaire. Ne demander jamais rien aux Officiers sans licence expresse des Superieurs; changer quelque sois d'habit avec ceux qui en ont de pires: manger le reste des Religieux, & du pain des pauvres; le tout avec permission, tâchant de nous rendre les plus pauvres de tous.

5. Ne changer rien dans la chambre, quand ee ne seroit qu'y mettre une image, sans en avoir demandé la permission: n'emprunter, préter, ou changer quoyque ce soit, sans le consentement du Superieur: changeant de chambre, laisser celle qu'on quitte garnie comme elle étoit, & passer à l'autre comme la divine providence nous la fait trouver.

6. Quand on sent que l'affection se porte à quelque chose dont on a l'usage, & qu'on seroit mortifié d'en erre privé; tâcher de s'en défaire, pour faire mourit en soy jusqu'au moindre petit attachement, & la plus petite racine de proprieté. Ne nous soucier pas, si on ne nous rend pas les mêmes habits que nous avons donné à laver: Exposer fort sincerement à son Superieur ce qu'on a dans la chambre, & en demander l'usage avec une entiere indisference &

une parfaire refignation.

7. Se plaire dans la necessité, lors qu'il nous manque plusieurs choses necessaires, se souve-nant que Salomon faisant cette priere à Dieu Neque paupertatem neque divitias dederis mihi; sed tantum victui meo tribue necessaria, a distingué ces trois choses; les richesses, la pauvreté, & le necessaire: Et comme l'on ne peut pas dire que celuy qui n'a que le necessaire, soit riche, aussi ne peut on pas dire que celuy qui a le necessaire soit pauvre. Le Religieux qui ne sousses riches riche dans les choses necessaires, n'est pauvre que de nom ou dans la seule imagination dit S. Thomas,

LE VOEU DE CHASTETE'

C'est un sacrifice de nôtre corps, que nous offrons à Dieu: à qui en consideration du Royaume des Cieux, nous avous promis solemnellement de nous abstenir de tous les plaisirs du corps, même de ceux qui pourroient estre permis.

MOTIFS.

r. L'excellence de cette vertu qui nous fait vivre de la vie des Anges, & qui nous approche de la pureté de Dieu même, & de la nature divine, & de la tres-fainte Trinité que les

D. Tho. 2. 2. q. 186.a.4.

Peres appellent la premiere Vierge; parceque toutes les productions de la suradorable Trinité, ne sont que de productions de connoissance & d'amour, & des effusions de lumiere & d'ardeur. I am al An thomas

tionem carnis, divisionem cordis\_

Servi- 2. Le bon-heur qui accompagne cette vertu, puisque c'est elle qui nous délivre de ces vel alli- trois maux que S. Paul a remarquez dans l'état gatione, du mariage, la servitude, la tribulation, & la tribula- division du cœur & de l'esprit. C'est donc cette aymable vertu qui romp tous ces liens, ou plûtot ce joug , qui ne laisse pas d'etre si fouvent infuportable, quoy qu'il foit imposé par le Sacrement du Mariage; & qui au moins tient toûjours l'ame dans une cruelle servitude toûjours soumise aux volontez d'un homme mortel. C'est cette aymable vertu, qui délivre des tribulations de la chair ; c'est a dire de tous ces foins, ces solicitudes, & ces inquietudes, que traine aprez foy la conduite de toute une famille : & ce qui est plus considerable, c'est cette vertu qui delivre de toutes ces occasions de tentation, lesquelles sont toûjours presentes, & dont il est si difficile de se defendre, parce qu'il est bien plus aisé de se priver entierement de tous ces plaifirs sensuels, que d'en user avec moderation. C'est cette vertu enfin, qui retranchant tous ces objets, que l'on pourroit & que l'on devroit legitimement aymer dans l'état du Mariage, reunit l'esprit & le cœur; afin qu'une ame chasse qui a pris Jesus-Christ pour Epoux, n'ait point d'autte pensée que de luy plaire, & de l'aimer uniquement.

3. La recompense qui accompagne cette vertu:puisque ; comme dit S. Jean dans l'Apocalypse; ce sont les Vierges & les ames chastes

qui accompagnent l'Agneau par tout où il va, pratiquant la plus difficile de toutes les vertus. Ce font les vierges qui chantent un Cantique nouveau, & presque inconnu dans l'ancien Testament, ayant triomphé de leur propre chair. Ce sont les vierges qui portent écrit sur leur front le nom de l'agneau comme un témoignage, qu'elles luy appartiennent d'une maniere toute particuliere: Et ce sont elles ensin, qui sont avec ce Divin Agneau sur la montagne: equi marque, dit S. Thomas, l'excellence de leur état, leur sainteré, & les plaisirs dont elles jouyssent. Puis qu'il est bien juste, que se privant de tous les plaisirs de la terre pour l'amour de l'Epoux Celeste, ce méme Epoux leur sasse goutter les délices du Ciel.

### ACTES.

r. Aymer les macerations & austeritez corporelles? Ne boire du vin que tres-peu, & autant que la seule necessité le demande: manger tres-sobrement: Mortifier tous nos sens; Tenir nôtre cœur au milieu de nous-mémes libre de toute sorte de plaisir; ne nous entretenir jamais volontairement de pensées méme inutiles, & nous imposer la méme loy que Job s'estoit imposée, & faire le méme accord avec nos yeux, j'ay fait, disoit-il, un accord avec mes yeux, qu'acune idée de semme ou de fille u'entre jamais dans mon esprit, & que je n'en aye pas seulement la moindre pensée.

2. Eviter les entretiens inutiles avec les

2. Eviter les entretiens inutiles avec les personnes du sexe : Si la necessité nous y oblige, que ce soit en tres-peu de mots, & tossjours de devotion. Ne les regarder jamais fixement en face pour si peu que ce soit : Esx.

extremement fur nos gardes!, afin qu'il n'entre jamais aucune complaifance naturelle, & qu'il n'y ait que la seule charité & le desir de leur falut, qui nous puisse obliger de leur parler.

3. Rendre raison aux Superieurs de la maniere avec laquelle on se comporte dans la direction, & les entretiens necessaires avec les personnes du sexe : de crainte que quelque complaisance secrete d'une nature pervertie ne se cache soûs le pretexte de charité, & que l'amour spirituel ne degenere peu à peu en amour sensuel.

4. N'écouter jamais sans horreur les paparoles mal feantes, & qui peuvent, tant foit peu, choquer l'honnesteté: Ne toucher jamais personne à nud, quand ce ne seroit que des petits enfans : Ne regarder pas même jamais personne en face : Estant persuadé qu'en fait de pureté, il n'y a rien de leger; & que cette belle vertu est comme un miroir, que bien peu de chose est capable de ternir.

5. S'il est question de changer d'habit; ou de tunique, que ce soit sans jour, mais dans l'obscurité & les tenebres : Ne se toucher, & ne se regarder jamais soy-même, quand ce ne seroit que les mains, ayant honte de nous-méme, & songeant toûjours que nous avons un ennemy cruel en nous-même, qui est capable par la seule veuë de nous faire mourir.

DU VOEU D'OBEISSANCE.

D. Tho. C'est un parfait holocauste de soy-même, par 22. q. lequel l'homme renonce à sa propre volonté, 186.2.5. qui est la plus parfaite de toutes les puissances de l'ame , & s'affujettit à la volonté d'un homme pour l'amour de Dieu, qui s'est soumis à l'homme pour l'amour de l'homme, 1. L'excellence de la vertu d'obeissance qui surpasse tous les facrifices que l'on pourroit jamais offrir à Dieu: Aussi nostre volonté estelle quelque chose de plus grand & de plus parfait, que toutes les victimes du monde. Et c'est pour cela que Saul ayant reservé des animaux pour offrir des sacrifices à Dien contre le commandement exprés qu'il en avoit receu, Samuel luy dit, que ne pas obeir, c'estoit une espece d'idolatrie, que Dieu ne luy demandoit pas ces sacrifices d'animaux', mais qu'il vouloit estre obei: & que l'obeissance valoit bien mieux que les facrifices. Ainsi une ame qui en obeilsant sacrific sa propre volonté, peut dire avec verité, qu'elle offre à Dieu un sacrifice plus grand & plus parfait que tous les sacrifices de l'ancienne Loy, qui aussi n'étoient en partie que des simples figures du sacrifice qu'elle luy offre de la maine public le de lup

2. Le merite de la vertu d'obeïssance; puisque les plus petites pratiques de regularité; un jeune, par exemple, fait par ce motif du vœu d'obeillance, n'a pas sculement le merite de la vertu de Religion, qui est la plus parfaite de toutes les vertus morales : Et si d'ailleurs la charité qui est la premiere mesure du merite, est égale; une ame religieuse acquiert plus de merite, faifant une legere penitence par obeissance qu'elle n'en acquerroit faisant la penitence la plus severe du monde sans obeissance. Ce qui donne tonjours cette grande consolation à une ame religieuse, que travaillant tres - peu, elle merite toujours beaucoup, aprés avoir une fois sacrifié sa volonté par le vœu d'obeissance. Ainsi le jeune Dosithée par l'obeyssance de quatre ou cinq années, merita une couronne égale à celle de S. Antoine, qui avoit travaillé pendant

plus de quatre-vingt ans.

2. L'affeurance que donne la vertu d'obeif. sance: puisque quand meme un Superieur se eromperoit, un inferieur qui obeit dans les choses qui ne sont pas contre les Commandemens de Dieu, ne se trompe jamais, & fait une action tres-agreable à Dieu. Ce qui a fait dire à S. Jean Climaque que l'obeissance étoit une excuse envers Dieu : & quand, ponr le dire ainsi, Dieu reprocheroit à une ame. qu'elle n'a pas fait assez de penitence; cette ame pourroit s'excuser sur l'obeissance, qui ne luy a pas permis d'en faire davantage, & son obeissance scroit une excuse legitime envers Dieu. L'état d'une ame obeiffante eft l'état d'un enfant, que sa mere porte entre ses bras; qui repose doucement sur son sein; & qui sans se mettre en peine de rien , luy laisse le soin de toute fa conduite.

4. L'exemple de Jesus-Christ de qui toute la vie n'a êté qu'une longue obesssance. Ma nourriture, sdisoit-il, est de faire la volonté de mon Pere. Pere Eternel que vôtre volonté soit faite, & non pas la mienne. Mais "c'étoit une obesssance bien prompte : puisque dans le premier moment de sa vie: il dit à son Pere; me voicy Pere Eternel, & je viens pour faire vôtre volonté, mais c'étoit une obesssance dans les choses bien dissicles : puis qu'il a obey jusqu'à la mort, & la mort de la Croix. Ensin il est mort comme il a vécu toûjours par obesssance : & aymant mieux, comme dit S. Bern, perdre la vie, que perdre l'obesssance, & il a

voulu nous faire voir l'estime qu'il faisoit de l'obeyssance, la preferant à la vie. ACTES.

1. N'executer pas seulement, promptement & fidellement les commandemens des Superieurs, mais aussi les prevenir, lors qu'on connoît leur desir qui nous est découvert par quelque marque sensible, sans vouloir écouter toutes ces raisons frivoles, par lesquelles nôtre propre jugement, & nôtre amour propre voudroient souvent gloser sur les commandemens de nos Superieurs : puisque c'est ce qui fait le merite de l'obeyssance, que nous sacrifions nos propres lumieres, nôtre propre jugement, nôtre amour propre, & toutes nos inclinations.

2. Laisser tout ce qui nous concerne à la disposition des Superieurs, tant pour l'interieur que pour l'exterieur : ne commançant , ne continuant, ou n'achevant, & ne proposant pas même de faire rien, qui ne soit passé par leur approbation : vivant ains dans un tres- grand repos & une tres-grande tranquillité d'esprit; nous étant une fois pour toutes déchargez de la conduite de toute nôtre vie sur un Superieur, qui en répondra pour nous à Dieu, si nous

fommes seulement fidelles à obeyr.

3. N'avoir autre jugement, inclination ou volonté que conformement à l'inclination & au sentiment des Superieurs: croyant qu'ils voyent bien tout ce que nous voyons; mais que nos yeux ne penetrent pas ce que les leurs découvrent; Dieu leur donnant toûjours les lumieres qui leur sont necessaires pour nous conduire.

4. Executer avec toute l'exactitude & la diligence possible, ce que l'on recommande ou en communauté ou en particulier : Etudier avec

un tres-grand soin toutes les rubriques & toutes les ceremonies, &s'attacher à les observer tres-exactement, pour petites qu'elles puissent étre, étant tres-persuadez, qu'en fait d'obeyssance, il n'y a rien de leger. Obeyr aux signes, qui sont la voix artificielle des Superieurs: laissant toute sorte d'occupation à l'exemple de ces anciens Religieux, de qui on admirera dans tous les sils écrivoient par exemple, laissoient la lettre qu'ils formoient imparfaite pour répondre, & ne pas perdre par un seul moment de retardement le merite d'une prompte obeissance.

6. Aller à nôtre Superieur avec confiance, l'écouter, comme si c'étoit Jesus - Christ méme qui nous parlât: puis qu'il dit dans l'Ecriture, qui vous écoute, m'écoute. Désendre sa conduite, & sa maniere d'agur contre ceux qui en murmurent, ou qui y trouvent à redire. Porter tout le soin qu'on peut, afin que ses commandemens soient executez: & si nous sentons quelque peine ou quelque froideur contre luy-méme, le luy découvrir avec humilité & tres - naïvement, considerant toûjours un Superieur comme l'image vivante de Jesus-Christ qui nous instruit, qui nous conduit, & qui nous corrige.

CONFORMITE' A LA VOLONTE'

de Dieu.

D. Tho. 1. 2. q. 19. a. y.

C'est un acte tres-parfait de la divine Charité, qui cherche uniquement de plaire à Dieu; qui n'a point d'autre volonté que sa volonté; qu'elle adore, qu'elle sayme, qu'elle cherit de tout son cœur en toutes choses: ne demandant ny consolation, ny secheresse, ny santé, ny maladie, ny vie ny mort: mais seulement

que la tres-fainte volonté du Pere Celeste soit faite dans la Terre comme au Ciel,

### MOTIFS.

- 1. C'est par cette consormité, & cette soumission entière à la volonté de Dieu, que nous pouvons témoigner l'amour sincere, que nous avons pour luy: puisque c'est le propre des amis de vouloir & de ne pas vouloir les mêmes choses. Et comment oserions nous luy dire, que nous l'aymons, si nous ne voulions pas ce qu'il veut, & si nous luy resusions ce qu'il nous demande?
- 2. C'est par cette seule conformité que nous devons mesurer tout le progres que nous sai-sons en la perfection. Ce n'est pas dans les jeunes; ce n'est pas dans les mortifications, quand elles égaleroient même les plus cruels martyres, que la perfection confiste, si tout cela n'est soumis à la volonté de Dieu. Les Juifs jeûnoient autrefois, ils se couvroient de cendres, ils offroient des Sacrifices: & cependant Dieu leur dit, que leurs jeunes & leurs humiliations ne sont qu'une hypocrisie, & leurs Sacrifices font une abomination devant ses yeux : Parce qu'ils n'accomplificient pas sa volonté, & qu'ils ne suivoient que leur caprice. la seule regle de toute la sainteté est la volonté de Dieu: & autant que nous nous dépouillerons de la nôtre, pour faire regner la siene en nos cœurs; autant pouvons nous croire que nous nous avancerons dans les voyes de la fainteré.
- 3. C'est en cette conformité que nous pouvons trouver un veritable & solide repos. Dieu étant le souverain bien & la dernière sin des cœurs & des esprits, doit être aussi le centre où

ils reposent. Hors de Dieu il n'y peut avoir qu'inquietude & que trouble. Toutes les passions revoltées se combattent sans cesse, & déchirent le cœur. Mais au contraire qu'est ce qu'il y a au monde qui puisse troubler un cœur soums à Dieu, pussqu'il veut bien tout ce qui luy arrive: Tout luy est égal, tout luy est doux, parce qu'il ne regarde que la seule volonté de Dieu, qui s'accomplit en luy: & c'est pour cela que le Sage à dit, que tout ce qui peut arriver au juste n'est pas capable de le troubles. Hest tossiours en paix, tossiours tranquille, tossiours heureux au milieu des adversitez; & il peut dire que tossiours sa volonté s'accomplit; parce qu'il n'en a point d'autre que cesse de Dieu.

Non contriftabit justū quid quid acciderit ei. Pro.

12.

ACTES.

1. Prendre toutes les choses qui nous arrivent, comme venant immediatement de la main de Dieu: étant tres persuadez de ces trois grandes veritez: La premiere qu'il ne nous arrive jamais rien que par sa permission tresexpresse, puis qu'une feuille même ne tombe jamais d'un arbre sans l'ordre de sa Divine Providence. La seconde, qu'il ne permet jamais que rien nous arrive, que par un tresgrand amour qu'il nous porte : Un Dieu rempli d'une bonté infinie, pourroit-il agir autrement que par amour ; La troisiéme que tout ce qu'il permet nous arriver, n'est que pour nôtre bien, si nous répondons à ses desseins. Combien nous estimerions nous heureux, s'il nous envoyoit un Ange pour nous dire ce qu'il defire de nous? Mais la Foy ne nous l'aprend-elle pas affez : puis qu'elle nous dit qu'il ne tombe pas un seul cheveu de nôtre tête sans sa permission?

2. Ne murmurer jamais en quelque état que l'on se trouve; d'adversité, de secheresse, de pauvreté, de maladie. Ne vouloir point d'autre état, que celuy ou Dieu nous a mis, Ne souhaiter rien hors de Dieu: ny talens, sous pretexte de travailler pour sa gloire, ny consolation sous pretexte de le servir avec plus d'ardeur. Abandonner à Dieu la conduite entiere de tout ce qui nous regarde, & même de nôtre avancement spirituel: le laissant entre ses mains comme l'argile est entre les mains du Potier, qui en fait tout ce qui luy plait.

3. Ne rapporter jamais ce qui nous arrive, ny à la malice des hommes, ny à l'imprudence des Domestiques, ny à la disposition des temps, & des eauses naturelles: Mais lever les yeux plus haur, & regarder le Ciel: considerant que tour vient de Dien, qui se serve des temps.

tout vient de Dieu, qui se sert, & des temps, Juid & des causes naturelles, & des hommes, nam est pour accomplir sa volonté. Imiter les Freres hoc quod de Joseph, qui se croyant être mal-trastez par secit noluy, dirent: Pourquoy est-ce que Dieu nous a bis Deus? sait toutes ces choses: sçachant bien qu'il n'ar-Gen. 42. riverien dans ce monde, que par la volonté

expresse de Dieu.

4. Repeter mille & mille fois ces paroles, Ut pro-Fiat voluntas tua, que vôtre volonté ô Mon betisque Dieu soit faire, Mais les dire toûjours avec une sit votres-grande douceur, goutant le plaisir qu'il y luntas a d'accomplir la volonté d'un si bon Pere. Ta- Dei bocher de connoître & de goûter, que comme na & beparle l'Apôtre, cette Divine volonté est à nô-neplacës tre égard toute pleine d'amour, que tout ce perfequ'elle ordonne nous doit estre agreable, & Eta. Ad qu'elle ne demande que nôtre perfection. Ne Rom. 8. se contenter pas de soussir toutes les traverses 2. de la vie, procez, maladies, pertes, & toutes les incommoditez de nôtre état, faim, soif, froid, chaud, & tout le reste, avec patience & avec resignation: mais aussi les accepter avec joye; & ensin les aimer comme des essets de cette Divine volonté, qui les ordonne toûjours également, & avec justice, & avec amour,

5. Embrasser avec ardeur tout ce qu'on peur connoître, être plus agreable à Dieu pour accomplir sa sainte volonté. Imiter nôtre divin Maitre, qui disoit que sa viande étoit de faire la volonté de son Pere; & qui faisoit toûjours te qui luy étoit plus agreable : ce que Sainte Therese voulut imiter d'une maniere sort herosque, faisant ce vœu qui doit estre plûtôt admiré qu'imité, de faire toûjours ce qu'elle connoîtroit estre d'une plus grande perfection, & plus agreable à Dieu. Travailler à nôtre avancement, non pas pour nôtre propre interêt mais parce que c'est la volonté de Dieu que nous nous sanctissons toûjours d'avantage.

6. S'appliquer avec soin pour connoître quelle est la volonté de Dieu, pour l'accomplir prénant ces trois regles comme trois principes qui nous feront connoître ce que cette volonté Divine demande de nous. Premierement, lors qu'on doute de ce qui luy sera plus agreable, S'il y a quelque action d'obligation & de devoir : sa volonté est que nous commencions par celle là, parce que la premiere de toutes les lois de cette volonté Eternelle, est que chacun vive conformément à son état, & remplisse les devoits qui l'accompagnent. 2. Si les choses ne sont pas de devoir, mais seulement de devotion : Sa volonté est que nous choississis toûjours ce qui combat plus nôtre inclination.

nation, parce que sa volonté est qu'on fasse toûjours mourir la nature, pour faire vivre la grace. 3. Si les choses sont encore de ce côtélà égales, & que l'une ne soit pas plus opposée à nôtre inclination que l'autre; fa voonté est que nous choifissions celle qui par elle Hecest même est d'une plus grande perfection, & a- volutas partient à une plus grande vertu, parce que Dei, la comme dit l'Apôtre, la volonté de Dieu est Aiscatio que nous soyons Saints; & nêtre fanctification nostra.t. se trouve dans l'exercice des plus grandes ver- A Thes. tus. Que si enfin nous ne connoissons pas qu'une 40 vertu foit plus parfaite que l'autre ; il faut faire la premiere qui se presente; & ce seroit étre scrupuleus de vouloir s'arrêter à déliberer: puisque nous ne trouvons plus de raison qui nous fasse connoître que Dieu demande de nous l'une plûtôt que l'autre: & qu'il n'y a que cette scule volonté de Dieu que nous devons regarder dans toutes nos actions.

L'AMOUR DU PROCHAIN.

Est la même vertu de charité qui se porte D.T! o. immediatement à Dieu pour suy même, & 22.4.25. pour l'amour de luy au prochain; que no s regardons comme son Image, capable de le posseder un jour avec nous dans l'éterniré.

MOTIFS.

1. Le Commandement le plus exprés que Dieu nous a fait est celuy de la dilection, nous commandant d'aymer nôtre prochain comme nous même. Et il a voulu même que l'amour que nous aurons pour nôtre prochain, soit comme la regle de l'amour & de la miseucorde, que nous pouvons jamais esperer de luy; nous ayant ordonné de luy demander tous les jours, qu'il nous pardonne nos pechez, comme nous

pardonons à ceux qui nous ont offensez. Que font donc ceux qui conservent quelque froideur contre leur prochain, & qui difent ces paroles ? Ils prononcent eux-mêmes la sentence de leur condamnation.

2. L'inclination que la grace nous donne, nous oblige d'aymer nos freres, & ceux là même qui nous ont fait quelque injure, ou qui nous persecutent. Car si nous n'aymions que ceux qui nous ayment, qu'est-ce qu'il y auroit au deffus de la nature ? Les Payens mêmes, & ceux qui n'ont nulle religion, n'ont-ils pas un retour d'amitié pour ceux qui les ayment? Il n'y a donc rien qui nous puisse mieux faire connoître que nous agissons en Chrêtiens, & par un principe de grace, que lorsque nous aymons

ceux là même qui nous persecutent.

3. L'exemple de Jesus-Christ mourant fur la Croix, nous y oblige. Il est vray, que le Mystere de l'Incarnation, & l'union du Verbe avec la nature humaine, n'a été que la reconciliation de l'homme avec Dieu : & pour rendre cette reconciliation éternelle , Dieu & l'homme se sont unis en la personne de Jesus-CHRIST d'une union indiffoluble. Il est vray encore, que Jesus-Christ pendant toute fa vie a donné mille & mille témoignages de son amour pour les hommes, & pour ceux là même qui en étoient les plus indignes. Mais quel témoignage d'amour pourroit-on jamais imaginer plus grand, que celuy qu'il donna sur la Croix pardonnant sa mort à ceux mêmes qui le faisoient mourir, priant son Pere de leur pardonner, & excusant autant qu'il pouvoit leur crime? Un Chrêtien ne devroit-il pas mourir de honte, si pour une seule parole, ou pour

une legere injure, il conserve de la froideur ou de l'inimité; lorsque Jesus-Christ prie pour ceux-là même qui le font mourir par des tourmens les plus cruels du monde.

ACTES.

1. Témoigner à chacun par ses actions l'amour fincere qu'on a pour luy: le prevenir dans les occasions ; luy rendre tout le service dont on est capable; & si l'on ne peut faire ce qu'il demande, tâcher au moins de luy témoigner par ses réponses douces le desir veritable qu'on a de le satisfaire, si l'on pouvoit.

2. Etoufer tous ses petits mouvemens qui pourroient s'élever dans le cœur d'aversion ou de froideur contre quelqu'un de ses freres. Prendre bien garde de ne le faire pas paroître par quelque figne exterieur; comme seroit d'éviter fa conversation de ne vouloir pas luy parler, ou de refuser de luy rendre quelque service; puis qu'il peut estre d'une necessité absolue, dit S. D. Tha. Thomas, & qu'on peut être obligé soils peine 2, 2, q. d'offenser Dieu mortellement, de ne pas refu- 25, a. e. ser à quelqu'un les marques ordinaires de civilité & d'amitié; comme font de saliier, de converser, & de rendre les services ordinaires selon fon êtat. I on ah akung maida bandil

3. Il ne fuffit pas à une ame religiouse, & qui a foin de s'avancer en la perfection, de rendre ces fervices communs . & de donner les marques ordinaires d'amitié : Elle doit les porter plus loin. Elle doit avoir même de la terdresse pour ceux qui peuvent en avoir mal agi en fon endroit. Elle doit étudier les occasions de kur rendre plus de service. Elle doit tâcher de folds rendre amis: & comme parle S. Paul, elle doit vaincre le mal par le bien ; regardant les

personnes qui la traitent mal, ou qui la persesecutent, comme des instrumens dont Dieu se sert pour la sanctisser, & luy faire meriter le Ciel.

4. Ne parler jamais mal de personne : Ne rapporter jamais les defauts qui pourroient les faire mépriscr : Ne témoigner pas qu'on a peu d'estime de luy, & de ce qui le touche; Ne rabaisser jamais par nos paroles, ses actions. Mais au cotraire faire paroitre qu'on a de l'estime & de l'amitié; sans affectation neantmoins, & sans rien faire contre la verité & la fincerité. Ne faire jamais de rapports de personne, encore qu'ils soient veritables, lors qu'ils peuvent être desavantageux, & qu'ils peuvent refroidir la charité : Celuy qui seme la discorde est odieux & à Dieu & aux hommes ; & il doit être regardé comme un destructeur des Communautez : Il renverse autant qu'it est en luy le Mystere de l'Incarnation, & tous les autres Mysteres de la Réligion, qui ne tendent qu'à l'union, & qui veulent faire fur la terre une image de cette premiere union, ou plûtôt de cette unité d'une même pature dans les personnes de l'adorable Trinité.

5. Prendre bien garde de ne laisser jamais échaper de paroles piquantes, ou qui témoignent de la fâcherie, ou qui peuvent mortifer nos freres, & leur causer quelque chagrin. Ne reprendre jamais personne, si l'on n'est Superieur. Si l'interest de la Religion nous y oblige, que ce soit avec une grande douceur, une grande discretion, & d'une maniere qu'ils connoissent que la seule charité est le principe de cet avertissement. Ne juger jamais mal de personne: Et comme nos saintes Constitutions

rious obligent : si l'on ne peut pas excuser l'a-Etion , excuser au moins l'intention ; rentrant d'abord au dedans de nous-même, & connoisfant nos propres miseres qui surpassent infiniment & en nombre, & en grandeur celle des autres. Excuser ceux dont on voudroit mal parler, particulierement les absens, dont on doit toffjours prendre la défense, quoy-que tolijours avec discretion, pour ne pas offenser ceux qui sont presens, sous pretexte de defendre les absens.

Ne témoigner jamais à personne de la familiarité. Ne converser avec personne avec fingularité, éviter les amitiez particulieres, qu'on doit regarder comme la ruïne de la Religion, & qui ne sont presque jamais fondées que fur la nature, & quelque sympathie & égalité d'humeur & d'inclination. La preference de l'un est une injure qu'on fait aux autres; & quoyque l'on ne puisse pas s'empécher d'avoir une estime particuliere pour ceux qui se distinguent & par leur vertu & par leur merite; il faut neanmoins que ce soir toûjours en conservant une amitié fincere pour tous, conversant également & indifferemment avec eux: & faifant ainsi connoitre que c'est la charité seule qui nous fait agir & non pas la nature.

## L'ETUDE DE LA PERFECTION.

C'est un soin tres - particulier & continuel D. Tho. d'une ame qui tâche sans cesse de plaire à Dieu, 2. 2. q. d'extirper châque jour ses vices , d'acquerir les 184. vertus, & d'atteindre à la plus parfaite union avec Dieu qui se puisse acquerir en cette vie. MOTIFS.

I. C'est pour travailler à acquerir cette per-

fection, que nous avons choisi un état plus saint & plus élevé, que nous avons abandonné le monde, & que nous faisons profession publique, de mépriser ses maximes: Et c'est aussi ce méme état qui nous oblige à faire tous nos efforts, pour acquerir cette perfection. De sorte que ce qui avant cet engagement dans lequel nous sommes entrez par notre profession, nous étoit volontaire & un simple conseil; aprés ét engagement nous est devenu necessaire; & un veritable precepte. Mais cette necessité n'estelle pas heureuse, dit S. Augustin, qui nous oblige de devenir plus saints.

necessi.
tas que
ad meliora
compellit.

Felix

Nonne tu vallasti eum?

2. C'est encore pour travailler à acquerir avec plus de facilité cette perfection, que la religion nous donne tous ces secours , par lesquels nous fommes, s'il faut ainsi parler, & comme il est dit de Job, entourez dê toutes parts; délivrés de tous les foins de la vie, afin que nôtre unique solicitude soit de nous sanctifier, éloignez de tous les dangers ; afin qu'ayant moins à combattre les vices, les forces soient moins partagées, & qu'elles soient plus unies pour acquerir cette perfection : Enfin érans toûjours dans les austeritez, toûjours dans les pratiques de la pieté, afin que marchant toujours par ce chemin, au bout duquel se trouve cette heureuse perfection, nous la puissions enfin trovver.

3. C'est enfin pour acquerir cette persection, que Dieu nous comble de taut de graces. Combien de fois est-ce qu'il nous éclaire par des lumieres tres - vives, & qui nous sont évidemment connoître la sainteté de cet état, & les obligations qu'il nous impose à Combien de sois est-ce que par des saintes ins.

pirarions & de mouvemens secrets il nous anime , il nous excite , il nous presse ; & s'il faut le dire ainsi il nous perce le cœur, comme par autant de flêches aigues? Mais combien de fois nous fait-il goûter de consolations qui surpassent infiniment tous les plaisirs de la terre, quoy que ce ne soit qu'en passant, parce que nous y mettons des obstacles par nos indisposi-tions, & que nous ne permettous pas qu'elles durent long-temps. Tout cela ce n'est que pour nous faire sentir, & nous faire connoître par nôtre propre experience, quel est le bon-heur de cét état : & pour nous faire aspirer avec plus d'ardeur, & nous faire travailler avec plus de soin à la possession de cette heureuse perfectio.

4. C'est par le defaut de ce desir de s'avancer en la perfection, qu'une ame, traine une vie tiede & languissante, & qu'elle met fon falut en un tres - grand danger : parce qu'érant privée des consolations divines , elle gemit sans cesse sous le joug de ses obligations : & qu'enfin ttes - souvent accablée de sa tiedeur, elle abandonne tout.

ACTES.

1. Nous interroger fouvent, particulierement dans les examens du foir & les bons propos du matin, & nous disant souvent à nousmeme, à quelle fin sommes-nous venus en Religion; avançons-nous, reculons-nous, qu'avons nous gagné sur nous jusqu'à present, en quoy avons nous profité > Et entrer dans une fainte confusion, nous voyant toujours si imparfaits.

2. Pratiquer nos Exercices spirituels avec une tres-grande exactitude, comme des loix & des regles qui doivent être inviolables : parceque l'interieur depend beaucoup de l'exterieur. & qu'une grande partie de l'étude de la perfection confitte dans cette fidelité & cette exactitude.

3. Ne faire jamais nos actions par coûtume & par maniere d'acquit, mais avec un esprititerieur, une grande application, & un grand desir de plaire à Dieu: parce que l'action exterieure sans cét esprit interieur, n'est qu'un corps sans ame, & un travail sans fruit.

4. N'estimer rien de leger, & de peu d'importance dans la voye de Dieu: mais faire un grand état des moindres pratiques de dévotion, ou des conseils des Superieurs: étant persuadez, qu'il n'y en a point ausquels Dieu n'ayt attaché quelque grace, & peur être que tout nôtre salut dependra de cette pratique, que par nôtre aveuglement nous éstimons legere.

5. Rendre naïvement conte à nos superieurs, ou a nos directeurs de tout nôtre interieur, de toutes nos pratiques de devotion, & du progrez que nous y faisons: assin d'en recevoir de lumières, & que par ce secours nous puissons toû, ours nous élever à une plus grande perse-

Etion.

### LA FERVEUR DESPRIT.

D. Tho. 2. 2. q. 82. C'est selon S. Basile un grand, insatiable, & constant desir de plaire à Dieu: & ce desir prend sa source, dit S. Thomas, d'un grand amour puisque l'amour nous fait toûjours desirer de plaire à celuy qu'on ayme.

MOTIFS.

1. Considerer les perfectious divines qui meriteroient un amour insiny.
2. Repasser dans son esprit les bien-faits qu'on a receu de Dieu, & qui meriteroient aussi une reconnoissance in-

finie. 3. Jettrer les yeux sur les exemples des Saints, particulierement de Nôtre Ordre, lesquels condamnent nôtre lâcheté. 4. Faire reflexion sur la breveté de nôtre vie, aprés laquelle il n'y aura plus de temps pour meriter. 5. Considerer ensin les maux que la tiedeur & la paresse produssent, & dont bien souvent nous nous sentons presque accablez.

ACTES.

1. Ne craindre jamais aucune difficulté, lors qu'il s'agit de combattre nos passions, d'extirper nos vices, & d'acquerir les vertus : mais au contraire, nous roidit dautant plus que la difficulté est grande, & ne jamais nous lasser pour le travail.

2. Faire tous les actes de vertu, foit grands, foit petits avec les circonftances requifes, & avec une grande fidelité: S'exciter foy-méme, pour travailler avec ferveur, avec joye, & pour le dire ainfi avec une grande jubilation interieure, nous estimans heureux de travailler

pour plaire à un si grand Dieu.

3. Avoir en horreur toutes ces petites delicatesses de la nature, & ces amorces de la volupté & du plaisir, qui se mélent si souvent dans les actions les plus necessaires de la vie. Nous glorisier dans les tribulations, angoisses, douleurs, & autres maux dont cette vie est toûjours remplie: prenant les choses douees pour ameres, & les ameres pour douces, attirez à l'un par la douceur du divin amour, & à l'autre par l'amertume de la Passion du Fils de Dieu.

4. Nous proposer les actes heroiques des Saints pour les imiter, comme seroit de ne nous réjouyr jamais, tant que de nous voir méprisez. Estimer la plus grande croix de toutes

miB keres alqud

de n'en avoir point. Nous tenir toujours ens la presence de Dieu, dans les Offices divins : Enflammer pôtre cœur des étincelles du divin amour: De sorte qu'il soûpire sans cesse vers Dieu, deplorant notre misere d'en être éloigné : Aymer les longues mais fervences prieres, faisant nôtre element de nôtre oraison.

5. Aspirer continuellement à une plus haute perfection; porter une fainte envie aux Saints, aux Anges, & aux Seraphins, ayant une fainte émulation de vouloir, s'il étoit possible, surpasser en amour toutes les creatures & de la rerre & du ciel. Estimer infiniment les vertus qu'on n'a pas encore acquises, & n'estimer rien tout ce qu'on peut jamais avoir fait : oubliant avec l'Apôtre tout ce qui est derriere foy , pour s'avancer sans cesse vers ce qui est devant foy : s'i. maginant qu'on ne fait que commencer, ou plûtôt que la vie va finir, fans qu'on ayt jamais bien commencé.

SILENCE.

Est un des principaux actes de la vie reguliere, qui nous défend de parler jamais en de certains lieux, & même en quelqu'autre lieu que ce soit sans une licence particuliere; hors du temps de la recreation, que les Papes nons ont permis de prendre: temperant en ce point la rigueur de nos Constitutions, qui n'en avoient point patie. MOTIFS.

1. Le silence est un tres - grand sacrifice que nous failons à Dieu, reprimant cette demangeaifon que nons avons tous, & qui nous eff fi naturelle de parler. Mais c'est un sacrifice necessaire. Car de quelle mortification sera capable celuy qui ne peut pas mortifier fa

langue, & s'empécher de parler, où il n'y a Si quis rien à souffrir. Et c'est pour cela que S. Jacques putat se adit : Que si quelqu'un croit avoir de la pieté Religio. & être Religieux , sans donner un frein à sa sum esse langue ; sa piete & sa Religion est vaine. franans linguam fuam hujus vana est Religio. Jacob. 1.

2. Il est une tres-grande disposition pour recevoir la grace. C'est la veritable source des faintes penfées, le domicile de l'Oraison & de la contemplation. Ce nest que dans le silence que Dieu se communique à l'ame, & qu'il luy fait entendre ses secretes inspirations, desquelles bien souvent depend tour nostre fahrt.

3. Il nous délivre d'une infinité de maux, de mille vains entretiens, de mille paroles inuules, de mille murmures, de mille médifances, dont il faudroit rendre compte à Dieu. Voyez, dit S. Jacques , combien il faut pen de feu pour bruler une forest, la langue aufli est un feu , & un monde entier de toute sorte d'iniquité. La quantus langue n'est qu'un de nos membres, & cependant ignis excitant nos passions, & nous failant insensi- quam blement entrer dans les occasions criminelles; magnam elle souille tout no sire corps ; & par ces passions sylvam & per ces crimes enflamme tout le cours de nostre incendit vie estant elle - même enflammée par le feu de & linl'enfer. Voila ce que c'est que la langue dont gua nous nous fervos si souvent pour offenser Dieu, ignisest, au lieu de nous en servir pour le louer. Elle est univerdéja enflammée du feu de l'enfer ; & fi nous ne sitas ini travaillons pas à la reprimer comme il faut, quitaelle l'allumera pour nous tourmenter pendant tis. toute l'eternité. Lingua

constituitur in membris nostris', que maculat totum corpus, & inflammat rotam nativitatis nostra inflam-

mata à gehenna. Jacobi 3.

1. Ne parler jamais à personne, autant qu'il se peut, sans en avoir demandé la permission au Superieur, qui nous preserve le sujet & le temps de nostre entretien: trouvant tossjours trop long, le temps pendant lequel on s'entretient avec les creatures, & que l'on pourroit bien mieux employer, s'entretenant dans le silence avec Dieu.

2. Dans le temps, & les lieux du profond filence, & où il est plus étroitement désendu de parler; lors qu'on nous parle, & qu'on nous interroge, s'il est absolument necessaire de répondre, ne parler jamais, que comme nos saintes Constitutions nous ordonnent à demy mot, ou par quelque signe, autant qu'il est necessaire pour nous saire entendre: Ayant comme horreur de transgresser une sainte loy. Que s'il n'est pas absolument necessaire de répondre: La meilleure réponse dans ces occassons est de se retirer sans parler; & pour suivre le conseil du Sage, répondre par un signe de tête, & saire connoître que c'est un temps de silence, où il est désendu de par-

Oratione imperfectà

Habeat caput responsum tuum. 1 cchi. 32. 11.

ler.

qu'un, être fort court dans ses entretiens, & parler rout bas, autant que la bien-seance le peut permettre. Ne parler jamais avec ession, & ne tépandre pas, pour le dire ainsi, tout son cœur dans les entretiens: mais en referver toûjours comme la moitié, pour s'entretenir interieurement avec Dieu, & ne perdre pas sa divine presence; se plaignant doucement & avec amour à luy, de ce que les entre-

tiens des creatures nous dérobent le temps de

3. Lors qu'on a la permission de parler à quel-

nous entretenir avec plus de loifir &de douceur

avec luy

4. Prendre garde de ne point faire du bruit, particulierement dans les lieux de Communauté, marchant trop fort, ou trop vîte; remuant des fieges; ou autres chofes; fermant rudement les portes ; toussant importunement : ce qu'il faut éviter sur tout la nuit, lors qu'on prend un peu de repos, pour aprés mieux fervir Dieu: comme aussi dans le Chœur pendant le temps de la Meditation, & lors qu'un seul chante, ou lit quelque partie de l'Office.

s. Lors qu'on prie vocalement en son particulier prendre garde de ne point fiffler. Ne laifser point échapper des elans qui paroissent au dehors. Ne prononcer pas si fort les dernieres fyllabes, que le son puisse estre entendu. En quoy il faut mortifier sa devotion, & retenir toto fon ardeur : de crainte qu'elle ne soit importu- cerde ne, & prejudiciable aux plus fervens : nous contentans de crier à Dieu de tout nôtre cœur,

comme parle David.

meo. Pfalm.

Clam

LA PRESENCE DE DIEU.

C'est un Acte de vive foy, qui nous fait croire, adorer & reverer Dieu, en tout & par D. Tho. tout; & il faut que cette presence pour êtrespar- 1. p. q. faite, soit changée en habitudel, par le moyen 8. de plusieurs actes souvent reiterez.

MOTIFS.

1. Est que Dieu même nous est present, & par tout, & en toutes choses : Et il est bien raisonnable que puisque Dieu nous voit, & nous regarde continuellement, nous aussi nous foyons soigneux de marcher toujours en sa prefence.

2. C'est cette même presence ou cette veuë

de Dieu comme present, qui peut nous rendres en quelque maniere impecables, comme les Saints sont impecables dans le Ciel; parce qu'ils voyent sans cesse Dieu. Qui seroit assez hardy d'offenser Dieu, s'il étoit vivement per-

fuadé que Dieu le regarde?

3. Enfin c'est cette même presence de Dieu, ou cette veuë corinuelle de Dieu come present, accompagnée d'amour & de louange; qui est la sin de toute la vie spirituelle, selon le sentiment du Saint Abbé Isaac, puisqu'il n'y peut avoir rien de plus parfait sur la terre, & que c'est la veritable participation de la Beatitude du Ciel.

ACTES

1. Nous exercer en cette divine presence nonobstant toutes les difficultez que nous sont souffrir nôtre cœur & nôtre esprit volage, qui ne peuvent s'arréter à ce Divin objet : mais tâcher de les arréter & de les fixer, afin qu'ils se porteint aussi naturellement en Dieu, qu'ils se portoient auparavant aux choses du monde.

2. Se representer vivement qu'on est tousjours renfermé dans cette immensité infinie de Dieu qui remplit toutes choses comme le poisson est dans la mer, ou comme l'éponge est dans l'éau qui l'entoure, qui la remplit, & qui la penetre jusqu'à la plus petite partie : ou comme ensin l'ensant est dans le sein de sa mere, par laquelle il respire & il vit : car c'est ainsi que S. Paul a dit que c'est dans cette immensité infinie de Dieu, que nous sommes, que nous vivons, & que nous nous mouvois.

3. S'élever en Dieu par toutes les choses visibles & créees, y remarquant toutes les perfections divines : admirant & benissant le divin pouvoir qui les a créées, la bonté qui les con-

serve, la Sagesse qui les dispose, la Providence qui les conduit à leur fin : ou bien confiderer que c'est Dieu qui nous paroit en toutes choses,.. que les étoiles sont comme de petits yeux, pat lesquels ce Dieu plein d'amour nous regarde, que les oyseaux nous viennent chauter ses louanges, que c'est dans les fleurs qu'il nous fait voir un rayon de sa beanté; que l'étendue de la Mer, ou de l'air nous découvre son immensité, que la terre nous fait voir sa fermete: enfin s'accoûtumant de voir Dieu en toutes choses; puisqu'aussi est-il vray que Dieu ayant creé toutes choses pour l'homme, elles sont toutes des marques de son pouvoir ; & des prefens de son amour.

4. Desirer qu'à chaque pas & à chaque respiration que nous faisons, il soit beni autant de fois qu'il y a de brins d'herbe fur la terre, de feuilles sur les arbres, de gourtes d'eau dans la mer, & dans les Rivieres : & ainfi parcourant toutes les creatures, souhaitter de le pouvoir benir à chaque moment, autant que tous les Anges l'ont beni depuis leur creation, & qu'ils le beniront pendant toute l'eternité.

L'ORAISON CONTINUELLE.

C'est une élevation & un entretien de l'ame avec son Dieu quand à ses trois puissances l'en- D. Th. tendement, la memoire, & la volonté; & cela 22.9.83. fans interruption, prenant à la lettre ce qui eft écrit, il faut tuôjours prier, & ne jamais cesser.

1. C'est le continuel exercice des Bien-heureux dans le Ciel, c'est l'unique viande dont ils se nourriffent à la table du Pere celefte, c'est leur travail & leur repos : En un mot c'est toute leur beatitude. De sorre que par l'Oraison une

fon cœur une image du ciel.

2. C'est la source de tous les biens qui découlent du ciel : c'est la clef du Paradis, pour obtenir toutes les graces, la fille aînée de la vertu de Religion, qui va se presenter à Dieu pour luy presenter nos requestes : C'est le Paradis Terrestre des ames consacrées à Dieu, & l'Arbre de vie, dont le fruit les remplit des delices les plus pures qu'unc ame puille jamais

goûter sur la terre.
3. C'est le remede de tous nos maux & la confolation la plus prompte & la plus efficace dans le temps de la tribulation. Dieu semble écouter avec plus d'attention les oraisons d'une ame affligée. Il y a un grand commerce & une étroite liaison entre la tribulation & l'Oraison: La tribulation fait pouffer avec plus d'ardeur l'Oraison vers Dieu, & l'Oraison fait supporter la tribulation avec plus de soumission, &

méme avec joye.

A C T E S.

1. Il y atrois fortes d'Oraison, l'Oraison vocale, l'Oraison mentale, & la contemplarion. Il faut pratiquer fort exactement ces trois fortes d'Oraifon. Quand à la vocale : on doit la faire avec une tres-grande ferveur; produifant des actes conformes aux paroles que l'on dit. Ne parler jamais que de Dieu, à Dieu, & avec Dieu : se tenant en sa presence avec une rres-grande reverence, & apprehension de sa Divine Majesté. Priant & comme die David, Pfalmodiant sagement, c'est à dire & de bouche, & d'esprit ; d'où vient une jubilation d'esprit admirable, qui fait entrer l'ame dans de mouvemens differens, mais toujours tresfaints; luy faisant quelquefois répandre de larmes, & quelquefois la rempliffant d'une fi grande consolation, qu'il luy semble, comme S. Terôme disoit de luy-même, qu'elle est au milieu du Paradis, où elle mêle sa voix avec les

voix des Anges. Angest sans propositions

z. Ne paffer jamais aucun jour sans faire nôtre oraison; puis qu'elle doit être & le repos, & le repas de l'ame, sans lequel elle ne scauroit se soutenir. Nous appliquer fort serieusement fur tout aux reflexions, affections, & refolutions, conformement à nos necessités; y faire la guerre à toutes nos repugnances, nos averfions, nos passions, & nos affections déreglées: prenant bien garde de descendre tonjours en particulier. Enfin nous y munir de bonnes resolutions, & nous remplir de force, pour n'étre pas surpris dans les occasions, & pour pouvoir étouffer nos passions, aussi - tôt qu'elles

veulent commencer de paroître.

3. De là il faut passer à la contemplation; ou plûrôt, puisque c'est un bon-heur qu'on ne peut pas acquerir par soy-même, on peut esperer qu'aprés toutes ces dispositions, l'amesera élevée au plus hant degré de l'Oraison. Car c'est alors que l'ame s'êtant fort exercée à la mortification de tous les sens, s'êtant purifiée des pensées vaines & inutiles, ayant retranché tous les moindres plaifirs sensuels, ayant étouffé en son cœur l'amour de toutes les choses crées, afin qu'il ne s'applique qu'à Dieu seul, & ayant contracté une heureuse habitude, de ne prendre plaifir qu'en ce seul bien-aymé: C'est alors que l'ame se sent élevée à ce souverain bien, par un simple & continuel mouvement spirituel, aussi facile que s'il étoit naturel, sans

qu'il soit besoin de raison ou de consideration pour l'éclairer ou pour l'échauffer : Mais un seul mot de Pere, d'Epoux, de Dieu, de verité, de bonté ou d'amour l'a transporte tout d'un coup ; & c'est dans ces heureux momens . tandis que cette ame soustre, ou pour mieux dire qu'elle jouit plûtôr qu'elle n'agit , que fe passe tout ce que les contemplatifs racontent d'admirable de cet état heureux, les transports, les extases, les repos, les liquefactions, les transformations, les deifications. Mais pour en venir à ce degré , il faut que tout soit mort en nous, & que le scul amour de Dieu vive & regne dans nos cœurs: Car il est impossible d'être êlevé fi haut, sans être au dessus de toute la nature.

4. S'élever en Dieu par toutes les choses visibles & crées, y remarquant les vestiges, ou les images de la puissance de Dieu, de sa bonté, de sa sagesse, & de sa providence : entrant dans tous ces mouvemens disserens d'admiration, de louiange, de remerciement, & d'action de graces. Se servir de colloques embrasez, & d'Oraisons jaculatoires courtes mais ardentes, tirées des Pseaumes, ou du Cantique des Cantiques, ou de celles ensin que l'amour sçaura bien siggerer si l'on est touché. Car qu'est - ce qu'un cœur embrasé d'amour, ne dit pas ? Ainsi l'on peut porter en tous lieux son Oratoire, & faire par tout son oraison.

5. S'appliquet à fon travail quel qu'il foit, en dirigeaut lou lettention qu'on doit renouveller tres-fouvent, finiflant par l'action de graces, & produifant toújours les mêmes actes que nous venons de dire : & c'est ainsi qu'il faut entendre les predications, lectures spirituelles, &

interrompre même les lectures spirituelles que l'on fait pour y méler l'Oraison, faisant ainsi comme les Peres l'ordonnent, succeder l'Oraison à la lecture, & la lecture à l'Oraison; pour rendre par ce mélange l'une & l'autre plus

douce & plus utile.

6. Nous tenir toûjours en la presence de Dieu en toutes nos actions quelques exterieures qu'elles puissent être. Mais il faur que ce soit une presence douce & affective, que l'on peut pratiquer en toutes choses & en tous lieux fans fatiguer nostre esprit, mais avec liberté, avec joye & ferveur. C'est ainsi que nos Oraisons feront continuelles, & que ne vivant plus en nous mêmes, nous vivrons uniquement en Dieu, & que Dieu vivra en nous.

ESPRIT DE COMPONCTION.

C'est une sainte tristesse des ames, qui se considerant exilées de leur chere patrie, pleu- D. Th. rent leur banissement, tachent de laver leurs 22.9.9. pechez, & ceux du prochain de leurs larmes; a. 4. trainant cette vie parmi ce grand nombre de malheurs qui les entourent, attendant de cueillir les roses de la felicité, aprés avoir été vivement touchées des épines de la componction.

MOTIFS.

1. C'est cet esprit de componction qui attire dans nos ames toutes les graces du Ciel, & l'Auteur même de toutes les graces qui est le S. Esprit: puis qu'il est dit, sur qui reposeta mon esprit sinon sur l'humble, & celuy qui a

le cœur veritablement contrit?

2. C'est par cet esprit de componation qu'une ame chatle loin de soy la vaine joye, qui est la cruelle meurtriere de la devotion, & qui tient toutes les portes des sens ouvertes à toute

Pratique des Vertus

forte de relachement. Un cœur contrit est toûjours recücilli au dedans de foy-même, ouvert à Dieu seul, & sermé à tous les divertifsemens, & même à toute la nature,

3. C'est enfin à cet esprit de componction, & à ces ames qui gemissen, & qui sont dans les larmes, que les consolations celestes sont promises: puis qu'il est dit Bien-heureux sont ceux qui pleurent; car ils seront consolez.

ACTES.

r. Deplorer nôtre miserable condition, d'avoir une fois ou plusieurs offensé l'infinie bonté de Dieu, d'étre toûjours dans le danger de l'offenser, & enfin d'étre toûjours incertains de nôtre salut. Peut être sommez nous déja si malheureux, que d'être essacez du livre de vie.

2. Soupirer souvent, & gemir interieurement sur dans le chœur pendant l'Office Divin de ce qu'il faut encore vivre dans cer exil, ensoncez dans toues ces miseres, qui nous entourent sans pouvoir entrer en possession de

nôtre chere patrie.

3. Pleurer le temps écoulé inutilement, dans lequel nous avons eu des aifles pour nous porter aux voluptez trompeuses de ce monde, & nous n'avons eu que de pieds engourdis pour recourir à Dieu, pour qui cependant nous devions

estre tous remplis d'atdeur.

4. Dans les examens de conscience ne pas se dissimuler nos fautes, & ne point nous flater: mais aprés les avoir connues, devenir pour nous même un Juge tres-severe, & tacher d'effacer nos fautes par nos larmes, dans nos conversations & entretiens, quelques familiers qu'ils puissent être, n'user jamais de railleries où de paroles licenticuses. Ne se laiser emporter

au ris immoderé, & curiofitez seculieres. Estre extremement sobre & retenu dans les conversations, & recteations, quoy que courtes, & rares: Fuir toute sorte de consolation sondée sur la chair & le sang: n'avoir trop de soin de soy-même. Eviter le tracas du monde, & les entretiens inutiles des hommes: Tenir nôtre esprit sort recüeilli, sans luy donner la liberté de sortir hors de luy-même: Estre ensin comme le passereau solitaire, ou la tourterelle gemissante, qui passent toute leur vie dans la solitude, & les gemissemens.

LA CRAINTE DE DIEU.

C'est dans les Bien-heureux un acte de tresgrande reverence envers Dieu, causée par la consideration de l'excellence de sa divine Majesté, comparée avec leur bassesse mais dans les hommes, c'est une sainte crainte qu'ils ont d'offenser un si bon Pere, & de perdre pour toute une eterniré son amitié.

MOTIFS.

t. L'incertitude de nôtre êtat, & de nôtre fort. Qui sçait s'il est écrit dans le livre de vie, où s'il est du nombre des reprouvez? C'est le souvenir de ces terribles jugemens de Dieu sur les hommes, qui faisoit trembler jour & nuit les plus grands Saints.

2. Mais cette crainte se doit bien augméter par la consideration de la ruine des Anges, qui furent precipitez du Giel pour une seute vaine complaisance ou un amour dereglé de leur propre excellence; & par la veue de la perte des premiers parens, qui turent chassez du Paradis Terrestre pour une seuse desobessiance.

3. Si rien est capable d'affurer notre salut, c'est cette crainte salutaire. Car comme a dit S.

D.Th

46 Pratique des Vertus

Bernard, il n'y a rien de si esticace pour attire; la grace de Dieu, pour la conserver, ou pour la recouvrer aprés l'avoir perdué, que d'avoir un tres-bas sentiment de soy-même. Vivre dans une tres-grande crainte; car il est écrit, Bienheureux est celuy qui craint tossjours.

ACTES.

1. Faire tout le bien que l'on peut ; & n'estimer rien de petit dans le chemin, de la vertus

parce que comme dit le Sage, celuy qui craint Dieu ne neglige rien. Dans une affaire où d s'agit de tout, on ne scauroit jamais prendre

affez de precaution,

2. S'étudier serieusement, & songer souvent quel fruit est ce qu'on tire des inspirations, des lumieres, des graces, des consolations qu'on reçoit; mais sur tout des communions quellon fait si souvent : tremblant de nous voir si tiedes, si laches, si ensoncez dans nos passions; lors même qu'on prend de remedes si esticaces. Cat il est écrit que la terre qui est souvent arroste, et qui neanmoins n'apporte pas de fruit est une terre reprouvée, et qui merite d'erre maudite de Dieu.

3. Confiderons souvent nôtre vie oisele, feneante, & sans nul progrez dans la vertu, de puis un si long-temps que nous sommes entres dans un état de sainteré. Craignons que sette sentence de Jesus-Christ ne soit executée su nous: Tout arbre qui ne porte pas de fruit sera coupé é jetté au fou.

4. Craindre toûjours, nous sentant au de dans de nous-même cette opposition que nous avons pour tout ce qu'il y a de la vertu; voyant particulierement que nous avons toûjours la nature si vive, que le seul nom de mortification

l'a fait trembler. Que ne devons nous pas craindre, puisque c'est une loy établie, que le ciel ne s'acquiert que par force, & qu'il n'y a que ceux qui se font violence à cux-mêmes qui le peuvent meriter!

5. Vivre dans un tres-grand recieillement, marcher comme ancanti en la presence de Dieu: étre percé d'une sainte tristesse, ignorant quel sera nôtre sort, & penser (lors qu'on est obligé de prendre quelque soulagement, quoy qu'il soit necessaire, ou qu'on est dans quelque divertissement, pour si petit qu'il soit;) que peutêtre on est deja une triste victime de la Justice Divine, destinée aux slammes eternelles de l'Enser pour toute une eternité.

6. Apprehender enfin le terme de la perseverance finale: puis qu'il est impossible de la meriter, quand même on auroit passé toute la vie dans des austeritez qui égalerosent les martyres. Combien d'étoiles qui sembloient être attachées au Ciel, sont tombées dans la bouë, par un secret, mais sans doute tres-juste juge-

ment de Dieu?

L'AMOUR DE LA CROIX.

C'est un ardent desir, & une saim insatiable d'une ame qui brûle de l'amour de Jesus-Christ de patir, & de sousser, les choses les plus difficiles: d'être toute consite en la mortification, & de ne vivre pas méme une seule heure sans quelque soussiance. Que si cét amour arrive jusqu'à ce point de passer en amirié; c'est à dire, si Dieu aymant reciproquement celuy qui l'ayme, luy transperte vivement le cœur des sleches embrasées de sa sacrée dilection: alors l'amour de la Croix n'est plus qu'une vie anourante, ou une mort vivante: ou

bien une douce & desirable langueur, qui ne trouve de douceur que dans l'amertume, qui ne soûpire qu'après les opprobres, les confusions, & les souffrances: n'ayant plus d'aurre devise sur la terre que celle de la divine Therese, ou pair, ou mourir.

MOTIFS.

1. Le veritable caractere d'une ame predeflinée, & d'un enfant de Dieu, n'est autre que l'amour de la Croix, & de l'ignominie & de la consusion qui l'accompagne, aymée & recherchée de bien-peu de personnes; quoy que plusieurs fassent profession, d'être des amans de la Croix, & des Disciples de Jesus-Christ crucisé.

2. C'est la marque indubitable du divin amour & de la divine charité. Le poulx de l'amour, disoient les anciens, est le desir de fouffrir; parce que comme c'est par le batement du poulx, qu'on connoît quelle est la disposition du cœur; aussi c'est par le desir de fouffrir qu'on connoît quelle est l'ardeur de l'amour. Qu'est-ce qui attache une mere au lit de fon fils malade, finon l'amour qu'elle luy porte? C'est cet amour qui luy fait passer les nuits sans fermer les yeux, qui la fait oublier d'elle - méme, qui ne luy permet pas de prendre un moment de repos, & qui luy fait comme expofer la fanté, qu'elle voudroit bien perdre, si en la perdant, elle pouvoit la donner à son fils. Un Dieu même n'a point trouvé de marque plus grande qu'il peut donner de son amour pour l'homme, que le desir de souffrir pour luy.

3. C'est la veritable source de la paix inalterable, dont une ame crucifiée jourt. Car quand Pamour de Dieu sait trouver à une ame la tribulation doucciqu'est cequ'il y a au monde qui la puisse troubler Puisque tout cequ'il y a de plus crucissant, & qui fait le tourment des-ames immortissées, fait son unique plaisir. C'est ainsi que le monde se trompe, lors qu'il croît que les ames mortissées vivent sans aucun plaisir. S'il y a un Paradis sur la terre, il est dans le cœur d'une ame veritablement crucisée. Et il est juste qu'elle soit une image enticre de Jesus crucissé, en qui l'amour & la toute-puissance avoient fait ce miracle, d'unir une douleur extréme qu'il sentoit au milieu des tourmens avec une joye souveraine, dont il jouyssoit en qualité de comprehenseur.

ACTES.

1. Ne faire jamais les delicats, lors qu'il s'agit de sousser tout ce qui suit ou nôtre condition, ou nôtre état, la faim, la soif, les jeûnes, l'abstinence, les veilles, le lit dur, le manger froid & mal affaitonné: mais passer plus avant, âjoûter à tout cela les ceintures, & chaînes de fer, la haire & le cilice, les sanglantes disciplines, les longues Orassons, & mille autres manieres de soustrir: que l'amour sçait inventer, pour estre veritablement soussinant.

2. Dans les maladies les plus grandes, comme sont les sievres ardentes, coliques aiguës, pierre & autres; dans les remedes qui paroissent quelque-fois plus cruels que la mort méme, comme sont les potions ameres, les incissons & autres; ne s'inquieter jamais, mais se ressouvenir du calice mortel que Jesus-Christ goûta sur la Croix, & des tourmens cruels parmy lesquels il expira; se conformant doucement à sa tres-douce volonté, pour participer aprés à sa gloire.

Hoc featite in vobis quod & in Chrifto Iesu.

Ad Philip. 3. Considerer attentivement les tristesses, les amertumes, les agonies de la mort de Jesus-Christ. Exciter en nous des sentimens tendres de compassion, d'amour, & de teconnoissance, sentant en nons, comme parle saint Paul, ce qui s'est passé en luy, & nous crucifiant avec luy-même par affection, & autant qu'il nous est possible par imitation.

4. Nous plaire, & pour le dire ainsi, nous baigner par un excez de plaisir dans les opprobres, les calomnies & les injures: ne les suy jamais ou les repousser, sous pretexte de conferver l'honneur, si ce n'est que la gloire de Dieu le voulut autrement. Nous réjouir dans les persecutions, & prier pour ceux qui nous

exercent de la forte.

5. Recourir à nôtre Seigneur crucifié, quand nous nous trouvons dans les desolations interieures, aridités, delaiflemens, tenebres spirituelles, tentations, tristesses, agonies, plus cruelles quelques qu'on ne sçauroit expliquer. Luy faire alors un hommage de toutes ces peines, & luy jurer une sidelité inviolable.

6. Se jetter toújours du côté de la fouffrance, tandis qu'on est en santé. Demander souvent aux Directeurs quelque mortification, en un mot soûpirer sans cesse après la Croix: Ne trouver son repos qu'en la Croix: Ne vivre que de la Croix, & ne vouloir mourir que sur la Croix-

TOVS LES SENTIMENS
que le veritable amour de la
Croix peut inspirer à une ame,
sont si bien expliquez dans la
Lettre de la B. Victoire, qu'on a
crû la devoir inserericy, asin que
les ames chrétiennes connoissent
jusques où peut aller le desir de
souffrir.

Lettre que la B. Victoire du Tiers Ordre de S. Dominique, & qui est morte à Rome en odeur de Sainteté, écrivit à une Abbesse.

Jesus, Maria, Paix, & Patience, &c.

MA chere Mere, vous voulez des Lettres de moy: je vous envoye celle-cy, vous ferez tres-heureuse, si vous la sçavez bien lire.

Cette Lettre dont elle parle icy , est la Croix.

Lifez-là avec les lumieres du Ciel, parce que cette Lettre ne se peut entendre sans ces lumieres, estant un caractere du Paradis. En cette Lettre est rensermé tout ce que le saint

Esprit a dit par la bouche de ses Prophetes en l'ancienne Loy. Dans cette figure est caché tout ce que le Fils de Dieu a enseigné dans l'Evangile. C'est la premiere & la derniere lettre de l'Alphabet Chrestien. Qui la desire, est commençant ; qui l'embrasse & la tient avec allegresse, est profitant : mais qui s'en repute indigne, est parfair. Qui souffre volontiers , est fimple Chrestien ; qui soutfre , & se réjouit dans la fouffrance, est spirituel; qui souffre & meurt accablé sous la souffrance, est parfait. Qui croit souffrir, a peu de lumieres; qui s'en croit éloigné & soustre, est illuminé: mais celuy à qui le cœur fond sous le pressoir de la Croix en tout abandonné & affligé, est faint & parfait. Qui connoît la Croix, la prise : qui ne la connoît pas , la fuit , & la chasse : mais il semble à celuy qui l'ayme, qu'elle est infiniment éloignée, quoy qu'il l'ait au milieu de ses entrailles. Le cœur qui aime, & desire estre crucifié, se réjouit d'estre crucifié; Philosophie peu entenduë, rebutée du sens, & estimée du monde, pure folic. Pleurez amerement le jour que vous n'aurez point souffert, &croyez que vous avez perdu le temps, & que vous estes toutes indignes d'un si grand bien: L'examen de conscience d'une Servante de Dieu se doit faire le soir sur ce point, & non tant confiderer les manquemens journaliers, qui s'esfacent avec l'eau benite. La sainte benediction de Dieu est en cette figure. † La fainteré & perfection est toute comprise en ce caractere d'amour, & une once de Croix vaut plus qu'un million de livres d'O:aisons; une journée crucifiée vaut plus que ne valent cent années de tout autre Exercice spirituel. Il vaut mieux demeurer un moment dans Ia Croix , que de goûter les douceurs du Paradis.

J'ay receu la vostre, & n'y ay pas plûtôt fait réponse, parce que le Maistre l'a ainsi voulu; si Dieu l'avoit voulu, je vous aurois plûtôt répondu. Vous me ferez grace de saluer de de ma part Marie Angele & Maxence, & leur dire que je leur souhaite, & demande à Dien que le feu descende du Ciel, & les brûle toutes vives. Priez toutes pour moy, que Dieu ne me fasse jamais avoir aucun bien en cette vie, & que je vive & meure ensevelie en toutes les infortunes, dont Dieu peut affliger ses Pauvres creatures, & qu'il ne se trouve jamais Personne, qui air compassion de moy, mais que chacun crie avec affection de cœur. Ou'elle meure, Qu'elle meure cette infame creature. Rien autre chose, ma chere Mere.

## Passio Domini nostri sit semper in cordibus vestris. Amen.

La Passion de nostre Seigneur soit toûjours dans nos cœurs. Ainsi soit-il.

# L'ABNEGATION DE SOY-

C'est dit S. Basile un profond oubly de la vie passée, & de tout ce qu'on étoit, & de tout ce que l'on possedoit au monde, & un divorce formel avec sa propre volonté.

#### MOTIFS.

1. C'est par la seule abnegation de nous-mémes que nous pouvons vaincre nos plus capitaux ennemis, le propre jugement, & la propre volonté, qui font les fources de tous nos dereglemens: puisque c'est nôtre propre jugement qui voulant raisonner sur toures choses, & les voulant toutes mesurer par ses foibles lumieres, à peine veut-il se soumettre aux loix de Dieu, & aux ordres de la Providence. Mais n'est-cepas nôtre propre volonté, qui se ressechissant sans cesse sur sey moment tout à sa fatisfaction, cotromp toutes nos meilleures œuvres; & à la sin nous perd: car comme dit Saint Bernard, ôtez la propre volonté, & in'y aura plus d'Enfer.

2. C'est par l'abnegation de nous-méme que nous pouvons acquerir toutes les vertus; & le principe de toutes les vertus; la grace: puisque nous nous avançons dans les voyes du salut, à mesure que nous nous renonçons nous-mémes, & la grace vivra en nous autant que nous serons mourir la nature dans l'état de corruptió où nous sommes, l'accord est impossible entre les inclinations de la nature & celles de la grace. Adam seul pendant le temps de son bon-heur pouvoit suivre ses inclinations, parce qu'elles estoient innocentes. Mais depuis que cette innocence a esté perduë; il faut estre persuadé, que jamais homme da monde n'a fait & ne sera son salut, en suivant les inclinations de sa nature.

3. C'est par l'abnegation de nous-mêmes que nous pouvons trouver la veritable paix, & la tranquilité de l'esprit & du cœur, 11 n'y a que la guerre qui soit opposée à la paix: & il n'y a rien qui trouble la paix & le repos du cœur, que la guerre continuelle qu'il faut que la grace fasse à la nature. Une ame qui s'est une sois

pour toutes jettée entierement & fans reserve dans ce saint abandonnement d'elle-méme, & cette sainte abnegation, n'a plus denature à combattre : elle est entierement soumise à tous les mouvemens de la grace : & dans cet état de soumission & d'abandonnement, qu'est ce qu'al peut troubler ? Puisqu'elle ne desire rien, qu'elle ne demande rien j& qu'elle ne veut rien que soussire & mourir, ou plûtôt qu'elle est déja morte à toutes les saissactions, à toutes les consolations, à toutes les plaisirs de la nature.

ACTES.

1 N'acquiescer jamais à nos sens, lorsqu'ils se portent aux consolations humaines, & plaifirs sensuels: mais les refrener sans cesse, les mortisier, & les faire mourir à tout ce qui n'est pas d'une necessité absolué prenant cette regle pour toute sa vie, & s'imposant cette loy severe, de se rétraissir dans les bornes de la jeule necessité.

2. Prendre méme tout ce qui est de la necessité, avec autant de repugnance qu'en restinitroit celuy, qui ayant un capital enemi, seroit contraint de le nourrir en sa maison, & de luy porter le morceau à la bouche. C'est ce qui nous doit bien faire gemir: de voir que nous soyors obligez de fournir au demon des armes pour nous combattre: puisque le demon n'a point d'armes plus fortes pour nous combattre & nous perdre, que nôtre propre chair.

3. Ne fouhaiter, ny la vie, ny la mort, ny la maladie, ny la fanté, ny cofolation, ny fechereffe, ny talens naturels, ny furnaturels: mais s'abandonner entierement à la divine Providence, & demeurer toûjours en cet état, qu'on puisse dire

avec le Prophete : Mon cœur est prêt ô mon Dieu, mon cœur est prêt à tout ce qu'il yous plaira de faire sentir de consolation, ou de me

faire souffrir de secheresse.

4. Ne faire nul état des injures, ou des maux qui nous arrivent : mais les recevoir non seulement avec foumission, mais aussi avec jove: confiderant que ce sont les flaux dont Dieu frape un fien ennemi, que nous pouvons, & que nous devons justement hair, nous tournant du côté de Dieu, contre nous-mémes pour satis-

faire à sa justice.

5. Ne refuser rien à Dieu, mais au contraire abandonner son cœur à tout ce qu'il nous infpire, quand bien ce seroit des actes heroïques. & fort extraordinaires; comme font les actes d'une humilité extrémement aneantissante, & d'une étrange mortification de confesser ses pechez devant tous, fi on nous le permettoit de jeuner au pain & à l'eau les Carêmes entiers: de ne boire jamais de vin : d'aller chercher le martyre parmi les Infideles, & semblables actes, avec neanmoins, la dépendance des Superieurs. Enfin si Dieu le vouloit, souhaiter d'être persecuré, d'être abandonné de tout le monde; & come demandoir autrefois à Dieu la B. Victoire. afin d'imiter Tesus-Christ en Croix dans son delaissement, desirer qu'il ne se trouve jamais personne au monde qui ait compassion de nous & qui ne contribue à nous faire fouffrir,

### L'ABSTINENCE.

Est une vertu par laquelle nous moderons les D. Tho. excez, qui se peuvent commettre au boire & au 2 4. 2.9. manger, gardant un juste milieu, & n'en pre-146.

nant qu'autant que la necessité nous oblige d'en prendre pour conserver les forces qui nous sont necessaires pour mieux servir Dicu.

MOTIFS.

1. C'est une des plus grandes dispositions pour recevoir les lumieres du Ciel, & pour élever l'ame à Dieu, & l'unir à luy par l'Oraison & la meditation. Un estomach chargé de viande est incapable d'aucune fonction de l'esprit. Le corps apesentit assez l'ame par luy-même : lors qu'on y ajoûte la pesanteur des viandes, c'est la vouloir ensevelir, & luy ôter tout le reste des forces qu'elle pourroit avoir pour se soumettre le corps. Daniel pour se rendre capable des lumières du Ciel s'abstenoit de manger de la chair, & de boire du vin, & retranchoit tout ce qu'il y pouvoit avoir de delica-

teste même dans le pain.

2. C'est un des moyens les plus efficaces qu'il y puisse avoir pour éviter tous les vices, & acquerir toutes les vertus. A mesure que le corps se nourrit, toutes les passions s'excitent, & se rendent plus violentes, (On n'a jamais veu qu'une personne qui traitte delicatement son corps, ou qui tombe dans les excez du boire & du manger soit chaste. Mais sur tout il n'y a rien de plus opposé à la pureté que te vin qui produit , dit S. Paul , l'impudicité. Il faut donc necessairement pour éteindre ce seu de nos pasfions, retirer la matiere qui l'entretient, à mefure que l'abstinence affoiblit le corps, elle affoiblit aussi toutes nos passions, & étousse dans leur source tous leurs vices qui naissent de la violence de ces mêmes passions : & elle met comme en liberté toutes les vertus, dont l'acquifition ne nous est renduë difficile que par

Corporati jejunio vitia comprimis mentem elevas zirtutë largiris & præmia. Pref. Quadr.

Panem desiderabilem no comedi & caro & vinit non intreierüt in osmen paniel, I.

> Nolite inebriari vino in auo luxuria. Ad Epb.

l'opposition que nous sentons du côté de nos

passions.

. C'est un des moyens les plus efficaces pour appaiser la colere de Dieu. Ce fut par les jeunes que les Ninivites obtintent la revocation de la sentence que cette divine Justice avoit prononcée contre eux, & qu'elle leur avoit fait intimer par un Prophete qui leur prechoit, que dans 40. jours Ninive seroit renversée. Il n'y a que la penitence qui puisse fléchir la justice divine, comme c'est l'innocence qui attire son amour. Mais une penitence peut-elle être fincere, si elle ne retranche toute sorte de plaisirs; particulierement les plaisirs de la bouche ; Un penitent, qui comme dit David trempe son pain dans ses larmes, & qui y méle de la cendre pour en ôter tout le goût qu'il pourroit ressentir en le mangeant, pourroit-il chercher la delicatefle des viandes?

ACTES.

Antequam comedam Ju piro. Job 3.

1. Ne prevenir jamais le temps auquel on a accoûtumé de prendre le repas, comme aussi ne manger jamais hors de ce temps-là, sou-pirant avec Job, lorsque ce temps approche, & qu'on voit qu'il faut aller nourrir un ennemi, qui travaille sans cesse à nous perdre. Offrir à Dieu cette action, qui par elle-même est toute animale, afin de la sanctifier. Ne parler jamais de ce que l'on mangera, ou de ce que l'on a a mangé : ayant honte de s'occuper de choses, fibasses, & qui nous sont communes avec les bêtes; nôtre esprit ayant l'honneur de s'entretenir tous les jours avec Dieu,

2. Ne demander jamais d'autres viandes que celles de la communauté, & qu'on sert à tous. N'y adjoûter jamais aucune delicateffe, ny

aucun assaisonnement, quelque repugnance qu'on ait à les manger comme elles sont. Si nous ne pouvons pas vaincre nôtre immortification & les manger lors qu'elles ne sont pas de nôtre goût, les laisser sans en demander d'autres à leur place: songeant que ce seroit une chose indigne, qu'un pauvre demandat qu'on satisfit à son apetit: & qu'il est bien juste qu'aprés avoir si souvent cherché les plaisses de la bouche, on s'en prive aussi fouvent qu'on peut

pour en faire une juste penitence.

3. Etudier sans cesse toutes les occasions de mortifier notre goût: & autant que l'obeissance nous le permettra, imiter ce que nous lifons de plusieurs Saints, qui répandoient quelquefois de l'eau froide sur les viandes, qui jettoient quelquefois par deflus de la cendre, & qui encore avant d'aller à table se ramplissoient quelquefois la bouche d'absinthe, ou en adjoûtoient à toutes les viandes, & quelquefois même y répandoient quelques goûtes de fiel. La B. Agnez de Jesus de Langeac de nôtre Ordre prenoit tous les Vendredis à l'honneur de la Passion de J. C. une écuelle pleine de fiel détrempé avec du vinaigre. Jeunez quelquefois au pain & àl'eau. Laissez toûjours au moins quelque morceau qui seroit le plus à vôtre gont. Les ames fideles à Dieu, & qui travaillent fincerement à combattre la nature, doivent s'imposer cette loy, lors qu'il leur est permis de faire le choix; de choisir toujours le pire, & de laisser toujours les viandes qui seroient le plus à leur goût, on qui seroient capables de leur donner plus de plaisir.

L'HUMILITE'.

C'est une vertu, pui par le moyen d'une

D. Th. connoissance tres-claire & feconde, non pas 21.9.101 sterile, que l'entendement forme de nôtre vili-160. té & baffeffe, excite la volonté à produire des affections de mépris contre nous - mêmes : Et en fuite nous fait defirer d'être meprifez & connus tels que nous sommes en cifet : Et enfin dans toutes nos actions, nos fouffrances, nos afflictions nous fait agir & patir avec ce bas fentiment de nous-mêmes, étant perfuadez qu'il n'y a point au monde, ny de mépris, ny d'abandonnement; ny même de tourment, que nous n'ayons bien merité.

#### MOTIFS.

1. Il n'y a point de vertu qui nous soit plus necessaire que cette sainte humilité. C'est elle qui est le fondement de tout l'edifice spirituel, & sans ce bas sentiment de nous-même, tout ce qu'on bâtit sera renversé. Les vertus superbes sont les vertus des Payens qui sont abominables aux yeux de Dieu, & souvent insuportables même aux hommes.

2. C'est par elle scule que nous pouvons appaiser la colere de Dieu, David, Manasse, Achab, en s'humiliant devant Dieu desarment sa justice qui les vouloit punir. La foudre tombe sur les hautes montaignes & les brise : &

elle épargne les valées.

3. C'est par elle que nous pouvons attirer les regards de Dieu fur nous, & meriter fa grace. Dieu se plait à élever les humbles, & à abaisser les superbes. Il donne sa grace à ceux qui sont petits à leurs 'yeux : & non seulement il la refuse à ceux qui s'estiment grands, mais aussi illeur resiste, comme à des ennemis declarez, qui veulent luy dérober sa gloire.

4. C'est par elle seulement que nous pouvons imiter Jesus-Christ, qui nous commande de l'imiter, non pas lors qu'il fait ses miracles, mais lors qu'il s'humilie.

5. Aussi c'est par elle que nous pouvons le fuivre dans fa gloire : car il s'est abaissé & humilié au dessous de toutes les creatures, & par ces degrés il est monté à sa gloire, ou toutes les ames humbles le suivront.

ACTES.

- 1. Attribüer à Dieu tout le bien qui est en nous, reconnoissant qu'il n'y a que l'ignorance & toute forte de malice qui vienne de nôtre fond: que nous ne faisons que porter obstacle aux deffeins que Dieu a fur nous: & que s'il ne nous retenoir sans-cesse par ses misericordes, nous tomberions dans tous les desordres imaginables, avantau dedans de nous - mémes un fond de malice, capable d'égaler la malice méme des Demons.
- 2. Ne se fier jamais à soy-même, à son esprit, à ses lumieres, & à sa raison: Tenir toûjours pour tres-suspect tout ce que nôtre propre jugement nous dicte ; Acquiescer facilement à ceux qui nous reprennent sans s'excuser jamais: Demander ses impersections, & par la gayeté du vitage, donner à ceux à qui on les demande la liberté entiere de les dire franchement, les agrandir même & les exagerer, pourveu que cela se fasse sincerement sans artifice, & par un veritable mouvement d'humi-
- 3. Aymer fon abjection, & fes imperfections naturelles, foit de la naissance, foit de l'esprit, foit du corps; entant qu'elles nous donnent sujet de nous humilier. Ne dire jamais un feul

mot pour faire connoître qu'on a de l'esprit, ou quelque riche talent. Ne donner jamais à connoître ce qu'on a esté dans le monde, ou ce qu'on y a fait, qui revienne à nôtre avantage,

& qui nous puisse faire estimer.

4. Estre bien aise d'étre inconnu , & dire avec Job, je mourray dans mon nid, & mes jours se multiplieront comme la palme. Respecter les autres comme des Saints : leur ceder en tout : ne contester jamais, & pour quoy que ce soit : prevenir un châcun en honneur & condescendence : faire son maître de son compagnon: & tâcher d'avoir dans tous ses exercices & toutes ses actions, quelqu'un par le sentiment duquel on se gouverne.

5. S'estimer un loup parmy des aigneaux : se considerer comme un veritable neant, & qui neanmoins est capable de causer tous les maux, & toutes les imperfections qui se commettent dans l'état où l'on se trouve, soit dans une famille, foit dans une congregation: foit en Religion : Imitant en cela nôtre glorieux Pere S. Dominique, qui avant d'entrer en quelque Ville, se mettoit à genoux, suppliant la divine bonté de ne pas l'abimer pour les pechés d'un si grand pecheur, qui y alloit entrer.

6. Animer d'un tres - bas sentiment de soymême tous les actes exterieurs que l'on fait, les inclinations, les prostrations, & les autres. Pratiquer en particulier des actes de cette vertu, & mémes en public, si nos Superieurs le permettent. Embrasser les Offices, & les Exercices les plus vils:Prendre les habits, les chambres, & les utenfilles les plus pauvres : & tout cela comme une cho'e fort convenable à nôtre état . & à nôtre misere.

7. Entrer enfin dans le profond & bas senriment de cette B. Victoire Religieuse du Tiers Ordre: & demander à Dieu s'il le veut ainfi, qu'il ne nous fasse jamais aucun bien en cette vie : & que nous vivions , & que nous mourions, ensevelis en toutes les infortunes, dont Dieu peut affliger ses pauvres creatures : & qu'il ne se trouve jamais personne qui ave compassion de nous; mais que châcun crie avec affection de cœur, qu'elle meure, qu'elle meure cette infame creature.

#### LA MODESTIE.

\* C'est une vertu qui regle tous nos gestes, D. Tho. & tous nos mouvemens exterieurs, conforme- 2. 2. q. ment à la bien-seance; & qui en retranche tout 142. ce qui seroit indecent selon nôtre état.

MOTIFS.

1. C'est une necessité de conserver cette modestie & dans tous les lieux, & dans toutes stia venos actions : parce que nous fommes toujours Stra noen la presence de Dieu, Que vostre modestie, dit S. Paul , foit connue de tous : car le Sei- omnigneur est proche de vous. Aux ames fidelles tous les lieux sont comme autant de temples ou des Oratoires, parce que Dieu est present propeest. par tout.

2. C'eft encore une necessité à nôtre égard; lip.4.5. parce qu'il est impossible de conserver un interieur bien reglé dans un exterieur dereglé. Les fens font les portes par lesquelles l'ennemy entre, lorsque les murailles des villes sont abatuës, & les portes ouvertes, il n'y a plus de seureré. L'exterieur est la marque infaillible du bon reglement, ou du déreglement de l'in-

terieur.

Modeta sit bus: Do minus Ad Phi-

3. C'est enfin une necessité à l'égard du prochain que nous devons edifier. Un exterieur déreglé, & trop libre, est un mauvais exemple, & un scandale continuel.

ACTES.

1. N'avoir jamais les yeux egarés: ne regarder point par les fenêtres : ne prendre garde, qui entre ou qui sort, qui remuë, ou qui fait du bruit, lors qu'on est dans les maisons seculieres, ne s'amuser pas à regarder les tapisseries, tableaux, & semblables curiosités. nir les yeux bas, étant toûjours recueilly au

dedans de soy-même.

2. Ne se tourner brusquement vers'ceux qui nous appellent. Ne marcher ni trop lentement, ni trop vite: Ne tourner la tête deçà & de là : Ne parler à personne de loin, ni l'appeler en touffant, ou frappant des mains, si l'on n'est pas Superieur : mais comme nos Peres nous ont appris, tenir toûjours ses mains soûs fon Scapulaire, & en croix, pour nous tenir toûjours autant que nous pouvons en le posture de crucifiez.

3. Rapportant quelque chose en un lieu, ne la jetter de loin, mais la placer doucement. Parler à son tour posement, vi trop haut, ni trop bas, & d'un même ton, sans jamais interrompre les autres, sans rider le front, tourner les yeux, ou faire de grimaces & de gestes indecens. Ne tenir la tête trop abaissée ni trop élevée. Ajuster proprement ses habits sans vaine affectation. Ne s'apuyer en arriere, ne s'acouder dans les lieux de Communauté, faisant toutes ses actions avec une grande presence d'esprit.

4. Ne faire aucune action indecente à l'ha-

bit que nous portons, ou à l'état de sainteré dont nous faisons profession. Ne lever pas la robe: Ne mettre une jambe sur l'autre: estant debout, ou à genoux ne tenir les jambes, & les pieds trop écartés. En un mot observer par tout les regles de la civilité & de la bien - seance: puisque la civilité chrétienne n'est autre que l'humilité & la modessie, & si l'on y fait reflexion, on verra qu'au moins les actes en sont les mêmes.

5. Ayant licence de parler, n'user de rencontres, pointes, sornettes, plaisanteteries, contes ridicules. Ne renir la tête nuë dans la chambre ou autre lieu, travaillant méme manuellement. Enfin se comporter par tout, comme si les yeux de tout le monde étoient sans cesse attachez sur nous, ou comme si nous étions au milieu de la Cour Celeste: car aussi sommes-nous toûjours en la presence de Dieu.

LA SIMPLICITE'.

Est une vertu qui nous porte à nous faire D. Tho. paroître au dehors tels que nous sommes au de-2.2.q. dans, & à cheminer dans les sentiers de la perfection d'un bon pied, sans dissimulation, & avec une droite intention de plaire à Dieu, sans rechercher les louanges des hommes.

MOTIFS.

1. La simplicité est le caractere des ensans de Dieu & des Disciples de Jesus Christ, qui sont comparez dans l'Ecriture sainte, & aux brebis, & aux colombes à cause de leur candeur & de leur innocence. Mais ce qui est encore plus, c'est le caractere de la veritable Religion; parce qu'il n'y peut avoir rien de plus opposé à la Foy, à la Religion, & à la Verité éternelle,

que le mensonge & la dissimulation : Et c'est pour cela que Saint Paul a dit que le fonde-ment immuable de nôtre Religion étoit la verité de Dieu, qui nous apprend les mysteres que nous croyons, & qui est incapable de men-

tir & de nous tromper.

2. La simplicité est comme dit le Sage toûjours accompagnée d'une grande surcté; parce qu'à l'égard même des hommes, il n'y a rien qui rompe plûtôt les mesures, de celuy qui veut user de dissimulation & de souplesse, que d'agir avec luy avec une grande simplicité. Mais à l'égard de Dieu même, une ame qui marche avec cette simplicité colombine, n'a point d'autre fin que de plaire à Dieu, & l'œil de son intention comme dit l'Evangile étant simple, tout le corps de ses actions, est éclairé & agreable à Dieu.

Væ du-3. La simplicité nous rend aimables à Dieu, plicicor qui hait la diffimulation, & qui a jetté des anathemes fur ceux qui ont un cœur double.

22. ex Tullia.

Elle nous rend auffi aimables aux hommes, D. Th. qui ne peuvent jamais aymer d'étre trompez. Le plus éloquent des Orateurs a dit comme remarque Saint Thomas, que la diffimulation & le mensonge estoit un des plus grands maux dont l'homme fut capable : parce que le mensonge est opposé à la bonne foy, qui doit estre le lien de toute la societé civile. Car sans la bonne foy, on ne peut vivre qu'avec une continuelle defiance, l'on ne regarde ceux avec qui l'on traite, que comme un ennemi de qui on se doit defier.

#### ACTES.

1. Avoir dans toutes nos actions une pure & droite intention de plaire à Dieu. Ne regarder

que luy seul, sans considerer nos propres interests, sans avoir nul respect humain: & opposant à ce, Que dira le monde : un autre plus juste, Que dira Dieu : de qui les jugemens

so nt bien plus à craindre.

2. Ne juger jamais mal de personne, & si quelqu'un a fait quelque action qui semble avoir quelque apparence de mal, ne la censurer pas; mais au contraire l'excuser autant qu'il se peut, & du moins excuser l'intention comme nos Constitutions nous l'ordonnent. Toutes les actions des hommes dit Saint François de Sales, ont tonjours plusieurs visages selon les differentes sins qu'on se propose: & pourquoy ne regardera-t'on pas le plus beau?

3. Découvrir sans fard & avec grande naïveté les plus secrets replis de nôtre conscience à nos Superieurs, afin qu'ils nous connoissent tels que nous sommes, & qu'ils nous aydent à extirper le mal qui est en nous, & à cultiver le bien, qui est toûjours bien petit, & qui a tien besoin de leur secours pour croître.

4. Se comporter à l'endroit des Superieurs, comme des enfans envers leurs meres, suivant sans resistance leurs mouvemens, écoûtant avec respect leurs reprehensions, & étant dociles à leurs instructions, recourant avec une tres-grande consiance à eux dans le temps de la tribulation & de l'aridité: leur laissant l'entiere conduire de nôtre vie, comme l'innocente brebis se laisse conduire par son Pasteur.

5. Converser avec les autres fort rondement, sans user de paroles affectées, laissant aux seculiers leurs modes & seurs manieres, leurs complimens, leurs flateries, & seur affectation, & tout le reste qui leur a esté dicté par l'esprit du

monde, qui n'est qu'un esprit de sourberie, de dissimulation & de mensonge: suivre en tout les loix d'une simplicité Chrêtienne, qui ne choque pas les regles de la bien-scance, mais aussi qui agit sans affectation & dissimulation. Ne voit-on pas que dans nos habits nous ne cherchons pas les modes, & que nous ne nous sommes pas mis guiere en peine, que les mondains en sussemented en le peur paire dans les paroles? Qu'ils nous prennent pour de gens de l'autre monde. Heureux serons nous, si en esset nous le sommes; puisque ce monde étant l'ennemi de Jesus-Christ ne peur pas esperer d'avoir aucune part avec luy.

#### LA PAIX DE L'AME.

D.Th. 12.9.70.

C'est un fruit du S. Esprit, & de la divine Charité, qui entrant dans une ame luy donne un grand calme & une grande tranquillité, reglant ses affections, & domptant ses passions; de sorte qu'elle ne se trouble de rien, & qu'elle reçoit tous les evenemens de la main de Dieu, à qui elle s'offre, & toutes les choses de la terre en sacrifice.

#### MOTIFS.

1. C'est la voye la plus courte pour parveuir au somet de la perfection; parce que dans cet état de tranquillité & de calme de, nos passions, toutes les vertus nous deviénent extrémement faciles; leur pratique & leur acquisition ne nous étant difficile, qu'à cause de l'opposition que nous sentons du côté de nos passions. La vertu par elle-même est tres-conforme à la raison, & à la nature de l'homme; & ainsi elle nous feroit naturelle sans la corruption de la nature,

qui se porte sans cesse au plaisir, même contre la raison. Mais nos passions étant une fois appaifées, qu'est-ce qui peur nous empécher & de pratiquer la vertu, & de courir à la perfection ?

2. C'est la disposition la plus grande pour recevoir Dieu en nos cœurs, afin qu'il y prene fon repos, comme il est écrit que sa demeure In pace est dans la paix. Un cœur qui se conserve dans factus cette heureuse paix , est un cœur soumis à Dieu: est locus & c'est cette soumission qui produit cette paix; ejus. parce que comme dit saint Augustin, la paix Psal.95. est la tranquillité d'un ordre bien établi ; lorsque toutes choses se tiennent dans leur rang, qu'un Prince par exemple, commande, & que trăquilles sujets obeissent ; toutes choses sont en paix : litas ormais si les sujets se revoltent, & resusent d'o- dinis. beir, tout est dans la consusion. Ainsi donc la D.Aug, veritable & solide paix d'une ame vient de la foumission qu'elle a à Dieu. Mais aussi-tôt qu'une ame est soumise à Dieu, Dieu la regarde comme sa possession, mais une possession qui ne luy est pas contestée : & ainsi c'est dans elle qu'il prend son repos, & ses plus cheres delices. Une ame qui se laisse troubler par ses passions, ou ses scrupules, peut dire qu'elle trouble le repos que Dieu vouloit prendre en elle.

3. C'est un avant-goût des delices du Ciel, & la source d'une joye inalterable. C'est pour Charitas cela dir faint Thomas, que Saint Paul a uni gaudium ces trois fruits du faint Esprit , la Charité , la pax. Joye, & la Paix, pour nous faire comprendre, Ad Gal. que la paix & la joye, mais une joye digne du 5.D.Th. Ciel, étoient inséparables. Car qu'est-ce qui sur. peut troubler la joye d'une ame qui se sentant

Pratique des Vertus

entierement soumise à Dieu, voit bien qu'il n'y a rien au monde qui puisse luy faire perdre son bon-heur. Que tout le monde se renverse, que toutes les creatures s'élevent ; tout cela estil capable de luy faire perdre son Dieu, & la joye de le posseder ? Une ame qui vit dans cette paix, & cette tranquillité, est une ame déja bien-heureuse par anticipation, & son état est un image de la felicité du Ciel.

ACTES.

1. Ne nous troubler jamais, même pour nos propres defauts, & beaucoup moins pour les accidens differens de la vie qui nous arrivent: Mais avoitant ingenuement nos propres miferes, & nos imperfections devant Dieu & les hommes; prendre avec courage les armes contre toutes nos mauvaises inclinations, & nos vieilles habitudes pour les combattre. C'est le defaut ordinaire des ames imparfaites de se troubler sans se corriger. Il faut au contraire se corriger, sans se troubler, car le troubleest toûjours une nouvelle source de plus

grandes imperfections.

2. Recevoir avec une tres-grande foumission toutes les adverfitez qui nous arrivent, afflictions, maladies, pertes, procez, faim, foif, chaud, froid & tout le reste, non seulement comme de suites d'une nature mortelle, & de nôtre condition exposée de toutes parts, & à la malice des hommes, & aux injures du temps, & aux impressions des causes naturelles; mais auffi les recevoir comme des bienfaits de ce Pere tout aymable, qui sçait bien ce qui nous est necessaire, qui le choisit luy-même, & qui ne nous les envoye qu'avec un tres-grand a3. Ne donner jamais sentrée aux scrupules mal sondez, qui ne sont presque jamais que l'estet d'un esprit mal tourné, & d'un zele tresirregulier, qui se trouble, & s'inquiete pour des choses legeres; & neanmoins qui se laisse aller sort librement à des grandes imperfections, & d'ordinaire à une grande dissipation d'esprit: avoir une droite intention de plaire à Dieu; ne nous troubler jamais pour nos desauts, découvrir sort sincerement à un Directeur nos peines, & suivre avec soumission son sentiment; c'est ce qui serme la porte aux scrupules, qui sait une bonne conscience, &

qui la tient toûjours en paix.

4. Dans les entretiens & conversations familieres ne s'attacher pas trop à son sens: ne contester jamais avec personne: mais faire profession de ceder à tous, sans s'opiniâtrer à vouloir defendre son sentiment. Ne parler ou repondre jamais à personne rudement, & avec aigreur : souffrir sans s'inquieter, ce qui se fait dans la Communauté contre nôtre sentiment. S'il se passe quelque chose contre la raison & l'interest de la Religion, en avertir doucement les Superieurs, sans laisser entrer dans nôtre esprit ou dans nôtre cœur aucun trouble & aucune emotion. C'est une charité bien dereglée de vouloir corriger les imperfections des autres, en tombant nous-même dans un autre imperfection.

5. Ne faire jamais rien avec precipitation & avec empressement, si l'on n'y est obligé par une urgente necessité. Marcher fort doucement; neanmoins sans assectation. Estre tost-jours fort recüeilli au dedans de soy-même. Se conserver tostjours un empire entier sur ses pas-

72 Pratique des Vertus

fions & ses sens, pour ne rier faire & ne rien

dire, dont on ne puisse rendre raison.

6. Se tenir toûjours en la presence de Dieu, soit se l'imaginant present, soit parlant de luy, soit conversant interieurement avec luy, ne travaillant que pour suy; enfin ne voulant que luy seul, & ne cherehant qu'à luy plaire. Comme la presence du Solcil dissipe les nuages, ainsi cette veuë de Dieu toûjours present à nôtre esprit, jointe avec un mouvement du cœur qui se porte doucement vers luy, appaisera tous nos troubles.

#### LE ZELE DE LA RELIGION.

D.Tho. 12. qu. 28.4.

Popula

illum

mibi :

laudem

meam

narra-

bit.

formavi

C'est un soin & servent dessi de l'ame Religieuse de conserver son ordre, ou sa congregation dans sa pureté originaire & devant Dieu, & devant les hommes : n'épargnant rien de tout ce qui est en son pouvoir, pour l'augmenter, & pour la faire seuris, commançant toûr jours par elle-même.

MOTIES.

t. Nous devons entrer dans ce zele ardent de conserver la Religion, pour l'interest de la gloire de Dieu; parce que c'est particulierement dans les Ordres Religieux, & les Congregations qui se sont conservées dans leur vigueur, que Dieu est aussi parfaitement loue qu'il le peut estre sur la terre: Les sidelles sont edifiez, les insidelles attirés à la roy, & les pecheurs portés à la pentrence.

C'est dans ces lieux sacrez que Dieu a sait entrer tout ce peuple saint, qu'il s'est luy-méme formé pour sa gloire, & pour faire paroi-

16ai. 43. tre la force de fa grace.

2. Nous

2. Nous devons encore entrer dans ce zéle pour nostre propre avantage; parce qu'il faut estre persuadé, que Dieu a attaché tout norre salut à l'observance de nos Regles, & qu'elles sont comme des seconds Sacremens, par lesquels nous devons recevoir toutes les graces. Et il est tres-certain qu'aprés ce qu'il y a d'une entiere necessité, & après les Commandemens de l'Eglise, il u'y a rien qui soit plus de nostre devoir, que l'observation de nos Regles: Et celuy-là, dit S. Bernard, sera gardé par son ordre, qui aura soin de le garder: comme il est dit de la Loy, qu'elle garde celuy qui l'observe.

3. Enfin nous devons entrer dans ce zele pour la gloire & l'honneur de la Religion méme. Ne merite-t-elle pas qu'on prenne ce foin de la conserver, ayant coûté à ces illustres Fondateurs tant de fatigues, tant de sur les combien d'hommes admirables en Sainteré, estre que les Ordres Religieux ont produit ? Ce sont les aziles de l'innocence, les Seminaires des Saints ; les Paradis de la tevre : & s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre où Dieuest serve : « s'il ya de lieu sur la terre : « s'il ya de lieu s'en de la terre : « s'il ya de lieu s'en de la terre : « s'il ya de lieu s'en de la terre : « s'il ya de lieu s'en de la terre : « s'il ya de lieu s'en de la terre : « s'il ya de lieu s'en de la terre : « s'en de la terre : «

ACTES. mg an noise ab

1. Garder exactement les Regles & les spernie plus petits points: ayant toûjours devant les modica yeux cet avertissement du sant Esprie, celuy paulaqui ne prend pas garde aux petits pamquemens, tim detombe peu à pen dans de grandes sautes. C'est cidit une chose tres infaillible, capable de nous remeter. Plir de crainte, & de nous faire trembler: que 19.1. les petites fautes disposent à de plus grandes.

74 Pratique des Vertus

& peuvent nous faire precipiter dans le dernier malheur.

2. Prendre soigneusement garde aux moindres transgressions pour les éviter. Imprimer dans nostre cœur les avertissemens, commendemens, ou désenses de nos Superieurs, de quelque manière qu'on nous les fasse connoi-

stre, ou de vive voix, ou par écrit.

3. Parmy toutes les choses commandées en choisir toûjours quelqu'une, dans laquelle on tâche d'exceller: Comme seroit, par exemple, le saint silence, qu'ou doit inviolablement observer autant qu'il est possible selon nôtre état, & nostre condition, comme le fondement de toute la vie spirituelle. Une ame qui sçait bien s'entretenir avec Dieu, ne se met guere en peine de s'entretenir avec les hômes.

4. Quand on voit quelqu'un contrevenir à ce qui est des regles, ne conniver jamais à toutes ces transgressions, montrant des signes d'approbation par quelque souris ou autre geste; qui donne la liberté à ces transgresseurs des regles, de continuer leurs transgressions : mais au contraire en avertir les Superieurs, come les peres comuns sans respethumain, quoy que pourtant toûjours avec discretion, & ave ceharité.

5. N'admettre jamais aucun à la profession de qui on ne puisse, former un jugement moralement certain, qu'à l'avenir il edifiera la Religion par ses bons exemples & sa fainte vie, & qu'il ne se portera jamais aux relâchemens, aux mitigations, & à tous ces adoucissemens, qui sont si opposés à l'esprit de Jesus-Christ, & qui font la ruine entiere de la Religion.

6. Exhorter dans toutes les occasions tous ceux avec qui on s'entretient, ou sur ouiv

peut avoir quelque pouvoir, à l'observance de fes regles. Prier pour ceux qui y aspirent, tâchant de les animer par nos paroles, mais particulierement par nos exemples, avec un grand defir de les fanctifier tous , & de nous fanctifier

LE ZELE DU SALUT DES AMES.

C'est un tres-fervent acte de charité, qui nous porte à procurer le falut des ames de tout nôtre cœur, & par tous les moyens possibles : & de tacher à contribüer à leur avancement,

22.9.25.

#### minicipal MOTIFS.

1. L'excellence & le prix des ames en ellesmemes; puis qu'elles valent infiniment plus que tout le monde : car comme a dit Jesus- Mathe CHRIST, Que serviroit à un homme de gagner 16. tout le monde, & de perdre son ame: & par quel échange la pourroit-il racheter?

2. Le prix par lequel elles ont esté tache-

tées ; qui n'est rien moins que les travaux, les -fueurs, les larmes, le sang, la vie, & la mort du Fils de Dieu.

1. La recompense qu'elles peuvent meriter; & la felicité qu'elles doivent attendre, qui n'est autre qu'un Dieu. Quel retour de reconnoissance devroit-on esperer, si l'on étoit si heureux que d'avoir gagné une ame, & d'avoir contribué à fon bon-heur eternel.

#### sillahom photo ACTES.

1. Travailler au falut des ames par nos ferventes meditations, par nos defirs, nos larmes. nos Oraifons, Sacrifices, Communions, Predications, Confessions, Confeils, Infructions, Effudes, & autres œuvres semblables : estimant que toutes nos peines sont bien recompensées par cela feul que nous aurons contribué qu'une

ame revienne dans les bonnes graces de Dieu.

2. Vistrer les Hôpitaux, les Prisonniers, les Malades, & les personnes affligées. Infruire les pauvres, & les ignorans, affister les agonisans, & prier pour eux : se ressourcher fouvent des Chrêtiens qui plantent & cultivent la Foy aux Indes, ou qui sont martyrisez au Japon & ailleurs, pour la désense de la Religion, ou enfin qui gemissent sous le joug de

l'esclavage chez les Infidelles.

3. Offrir à Dicu pour la conversion des ames, ou pour les Predicateurs qui s'emploient à ce trafic spirituel, toutes les souffrances & toutes les austeritez de la Religion, soit communes, soit particulieres, les abslimences, les jeûnes, les veilles, & toutes les macerations corporelles par les disciplines, les haires, les cilices, les ceintures de fer; estimant que tout est bien employé si l'on peut obtenir une seule grace pour la conversion d'une seule ame. Ce sera toûjours le sang des Martyrs qui s'en répande ce sang par la rigueur des tourmens, en soutenant la foy, soit qu'on le répande par les disciplines, en pratiquant la charité.

4. Dans la conversation avec les Seculiers user d'une grande retenue, tachant de rapporter toujours quelque fruit spirituel de nôtre conversation. Garder une tres-grande modestie, qui puisse édifier ceux qui vous voyent. Tâchez d'animer à la vertu ceux avec qui vous parlez par vos discours fervens, & par votre propre ardeur. Priez Dieu pour leur perseverance dans la yertu: Enfin que tout ce qui est en vous vôtre exterieur, vôtre modestie, vos paroles, & jusqu'à vôtre silence méme, tout son ane

predication, ou une exhortation continuelle, pour convertir les ames, & pour les attirer à Dieu.

Secourir les ames du Purgatoire, qui gemissent, & qui souffrent dans ces seux terribles, & qui nous doivent d'autant plus toucher, qu'elles font plus proches de leur felicité, & qu'elles feront bien-tôt en état de nous fecourir par leurs prières. Leur appliquer les Indulgences que nous pouvons gagner si souvent dans toutes ces Confreries du tres-Saint Sacrement, du Nom de Jesus, & du sacré Rofaire de la tres-Sainte Vierge, Recitor les prieres communes à leur intention avec ferveur : leur faire part de nos aufferitez, & de nos bonnes œuvres ; & for tout n'oublier pas celles qui font le plus delaissées.

#### DEVOTION ENVERS LE TRES-Saint Sacrément de l'Autel.

C'est une affection douce & tendre, &ne- D. Tho. anmoins ardente, d'une ame qui etant éclairée 3. P. q. des lumières de la foy, oft portée à aymer, 79. 66. adorer, honorer de toutes les forces Jasus-CHRIST au tres-faint Sacrement de l'Autel. promples and MOTIFS. She be seen

1. Le bon-heur que nous avons d'avoir toûjours Jesus-Christ present fur l'Autel, C'est là que nous avons nôtre Redempteur, nôtre Roy, nôtre Juge, & cet ami fidele, qui n'a pas voulu s'éloigner i amais de nous. Ne devons nous pas nous estimer heureux, de pouvoir rendre nos adorations à luy-même en personne; de pouvoir luy expliquer toutes nos necessitez: mais sur tout de pouvoir solliciter notre Juge, afin que lors qu'il viendra pour juger tout le

monde, nous l'ayons déja fléchi & gagné par nos follicitations. Il y a fujet de s'étonner die Saint Chrisostome de voir que tous les hommes ne quittent pas leurs maisons, pour être sans cesse dans les Eglises en la presence de Jesus. Christ. Is morning provide summ kep 13 . mbdly

2. L'amour de Jesus-Christ même, qui a bien voulu demeurer avec nous jufqu'à la con-Sommation des fiecles : & qui a déja reposé sur nos Autels jour & nuit plus de mille fix cens ans, se rendant un' caprif d'amour, pour nous étre toûjours present, pour écoûter nos prieres, pour nous confoler dans nos afflictions, pour nous communiquer fes graces, pour nous remplir de delices, & s'unir incimement à nous : s'étant rendu nôtre viande pour entrer au dedans de nous-mêmes.

3. Les fruits inestimables qu'en retirent les ames faintes: car c'est dans le tres-S. Sacrement qu'on trouve la veritable source de toutes les graces. Une feule communion est capable par elle-même de nous donner une sainteté consommée ; puisque nous y recevons Jesus-Christ

l'autheur de toute forte de sainteré, & qu'avec cette personne adorable, nous recevons toute la tres-adorable Trinité, qui vient reélement & effectivement habiter dans nos cœurs.

MAND ACTES.

1. Durant les sept heures que nous employons à chanter les louanges de Dieu chaque jour devant le faint Sacrement, avoir sans cesse & le coeur & l'esprit unis à Jesus Christ par des entretiens & colloques spirituels, selon les differens sujets, que les Offices Divins nous fournissent presque dans tous les versets.

2. Se porter avec ardeur à fervir, entendre,

celebrer la sainte Messe, à la Communion, aux Offices divins, aux Stations, veilles, & prieres devant le S. Sacrement : se representant pour animer nostre ardeur, qu'on est la comme au milieu du Ciel en la presence de Dieu; puis qu'aussi il ne faudroit que voir à découvert celuy qui est caché sous ces especes pour étre entierement bien-heureux.

3. Ne faire jamais les inclinations ou genuflexions devant le tres-faint Sacrement qu'avec une tres-grande reverence : luy rendant graces immenses, dequoy il daigne bien se rendre comme prisonnier, & être pour nôtre amour comme lié par ces especes sensibles, qui le rendent sans cesse present sur nos Autels.

4. Tacher de faire nos prieres & devotions autant qu'il se peut devant le saint Sacrement, pour tenir compagnie à Jesus-Christs'il faut le dire ainfi, & fonlager fa folitude par nos visites frequentes, nos entretiens familiers, & une

amoureuse conversation.

5. Dans les communions rendre mille & mille fois graces à Dieu de cet incomparable bien-fait, sur tout dans l'action de graces, qu'il faut faire au moins pendant un quart d'heure, pour profiter de ce temps si pretieux; ou nous pouvons bien dire qu'il s'est rendu nôtre Euimanuel, c'est à dire qu'il est avec nous : & que le tenant au dedans de nous-mémes, il semble que nous pouvons l'obliger de nous accorder tout ce que nous luy demanderons.

6, Quand on entend les Confessions des secoliers dans l'Eglise, se tenir toujours en sa presence : luy demander les lumieres pour connoître ce qu'il est necessaire de dire aux Penitens; afin de les rendre bien disposez; pour la 1. P.

fainte Communion, luy offrir ces ames qu'on luy reconcilie, comme des dépouilles qu'on arrache à ce fort armé qui les tenoit captives. Mais sur tout le prier de nous conserver toujours, de crainte que ce poison que les penitens vomissent, n'infecte nôtre cœur.

LADEVOTION A LA TRES-

Sainte Vierge.

C'est une affection extrémement tendre, qui porte les Justes à honorer, louer & prier la tres-sainte Vierge Mere de Dieu, comme étant la mediatrice tres-efficace de leur falut.

MOTIFS.

1. Ce qu'elle est à l'égard de son Fils, & D. Tho. qui est la source de toutes ses grandeurs, Elle est la Mere de Jesus, c'est à dire, la Mere de Dieu. Qualité si grande, qu'elle va jusqu'à l'infini; puis que comme remarque S. Thomas, il y a trois choses qui participent de l'infini: l'humanité sacrée de Jesus-Christ, parce qu'elle est unie à la divinité: la vision beatisique, parce qu'elle se termine à l'essence & à la nature Divine, qui remplit l'esprit des Bien-heureux: & la maternité de la Sainte Vierge, parce qu'elle se termine aussi à la personne du Verbe: ce qui fait qu'on peut dire qu'elle a porté Dieu dans son sein , & qu'elle l'a enfanté. Qu'est-ce qu'elle ne peut pas en qualité de Mere, sur celuy qui est obligé par sa qualité de Fils, de l'aimer & de l'honorer, plus que tout le reste du monde; & qui tandis qu'il vivoit, comme parle l'Evangile, luy étoit soumis? Le Fils ne peut rien refuser à sa Mere, comme le Pere ne peut refuser rien à son Fils dit S. Bernard.

2. Ce qu'elle est en elle-même, & la grandeur de sa sainteté, qui l'éleve si haur qu'elle est au desfus de toutes les creatures. Il n'y a' rien au dessus d'elle que Dieu seul, & tout ce qui est au dessous de luy, est aussi au dessous d'elle. Il semble die S. Thomas, que Dieu a communiqué à la tres-Sainte Vierge une si tentagrande sainteté, pour faire voit la grandeur de tionem fon art , de la sagesse , & de sa puissance. Toute sue arla grandeur des Anges comparée à sa grandeur tis. D. semble disparoitre. Et c'est pour cela que l'E- Tho. glise l'appelle seulement la Reyne des Anges, & non pas la Reyne des Seraphins, ou des Cherubins; parce qu'à son égard il n'y a ny Seraphin, ni Cherubin. Ses Iumieres écliptent toutes leurs lumieres, son ardeur semble éteindre leurs ardeurs : & il ne leur reste que la seule qualité d'Anges, c'est à dire d'envoyez, toûjours préts, toûjours prompts à luy obeir comme à leur Reyne.

3. Ce qu'elle est à notre égard relle est la Mere de misericorde, nôtre Avocate envers Dieu; & nous pouvons luy dire avec confiance: Vierge sainte vous ne pouvez pas mépriser les pecheurs; puis qu'ils ont été occasion que vous étes la Mere de Dieu. Mais en particulier elle est la Mere des FF. Precheurs, qu'elle a enfantez, nourris, élevez, revétus, protegez, institucz heritiers du saint Rosaire : bonorez de si grands Personnages, qui ont été les lumieres de l'Eglife, comblez de tant de graces, de tant de privileges, & de tant de faveurs; ce qui fit que dans le commencement de l'Ordre ils étoient appellez les Religieux de la fainte

Vierge.

ACTES, MISSES I

1. Reciter chaque jour son Office, son Rofaire, les Litanies, le Salve Regina, non pas par

Adof-

Pecca tores no abhorres fine quibus nunquă foresmater tanti Fi ii. D. Albertus Mag.

contume, mais avec tendresse toute filiale, repassant dans l'esprit, & goûtant avec plaisir dans le fond du cœur, ce doux titre de Mere: Nous ressouvenant de ses bien-faits, vertus & perfections suréminentes.

2. S'efforcer d'établir par tout, & d'ampliher la devotion du saint Rosaire; soit entendant les Confessions, soit en préchant, soit dans les entretiens ordinaires & familiers.

- 3. Entrant ou fortant de la chambre la fa-Jijer, disant à deux genoux l'Ave Maria: luy recommander souvent le progrez spirituel de nôtre ame, le soin de nos necessitez. Outre nos exercices ordinaires de chaque jour, en avoir de particuliers qui luy soient consacrez, particulierement aux jours, & aux veilles de ses Fêtes.
- 4. Estre soigneux de conserver en soy une pureté Angelique, & d'ame & de corps : avoir une speciale devotion en sa confideration au glorieux Patriarche S. Joseph son cher Epoux, à S. Jean l'Evangeliste son Tuteur, & Els bienayme, à S. Toachim, & fainte Anne ses Pere & mere.

D. Tho. 1. p. q. 213.

#### DEVOTION A L'ANGE GARDIEN.

C'est une affection pleine de reverence "de confiance & d'amour, que les ames Angeliques & veritablement pures & faintes, ont à l'endroit de leur bon Ange , à cause de sa continuelle presence, sa charité singuliere, & le soin continuel qu'il prend pour les conduire au ciel.

#### MOTIFS.

1. L'excellence de ce faint Ange & cet Efprit Bien heureux , qui est un Prince celeste, & courtisan de Dieu, qui jouit de la felicité

eternelle: & neantmoins qui ne dedaigne pas, mais au contraire tient a honneur d'être tou-

jours à nos côtés, pour nous servir.

2. La correspondance que nous devons avoir pour operer nôtre salut avec nôtre saint Ange Gardien; lequel & par l'obeissance qu'il rend à Dieu, & pour l'amour qu'il nous porte, veille incessamment sur nous, pour nous inspirer le bien & empécher le mal, que nous fairions sans l'assistance continuelle & charitable d'un si soigneux & puissant dessenseur.

3. L'esperance que nous avons de jouir avec luy d'une même felicité, lors qu'aprés avoir êté arrachez des pieges du Demon; ce saint Ange nous conduira au ciel, où nous nous congratulerons ensemble, de ce que ses soins n'au-

ront pas êté inutiles.

ACTES.

t. Le saluer aussi - tôt que nous sommes éveillez: Nous entretenir familierement avec luy: Se conseiller avec luy de la maniere dont on patiera tout le jour: Luy demander la continuation de ses soins: Le remercier de eeux qu'il a déja pris pour nous. En un mot luy mettre entre les mains & nous, & tout ce qui nous touche, pour luy en laisser la conduite.

2. Souvent pendant le jour nous entretenir ensemble: Quelque sois le prenant pour compaignon, disant l'Office: Quelque sois luy proposant nos difficultés dans l'étude: Et tonjours lorsque nous allons en ville nous representer qu'il est à nos côtés, comme nôtre guide & nôtre désens ur: Conserer avec luy des af-

faires que nous devons traitrer:

3. Ne passer jamais aucun examen de conscience, sans luy demander pardon des scanlités, tiedeurs, indiferetions & immortifications. Ne prendre jamais nostre repos qu'aprés l'avoir prié de veiller sur nous durant la nuir.

4. Le regarder comme nôtre compagnon dans nostre solitude, & dans ce lieu d'exil & de pelerinage où nous fommes : Nous entretenant avec luy d'un langage muet des joyes du Paradis dont il jouit deja, ou bien des defenses qu'il alleguera pour nous lors de l'effroyable jugement universel, ou bien du secours qu'il nous donnera, s'il faut que nous passions par le feu du Purgatoire , & autres choses semblables.

5. Tourner souvent nos yeux vers luy dans nostre Oraison. Proposer de patier le reste de nostre vie en son amitié, & une êtroite familiarité avec luy, de nuit, de jour, dehors & dedans, en solitude, ou conversation & visites, en l'êtude & oraison, & generalement dans toutes les occupations, & les actions de la vie presente.

#### LA DEVOTION A NOSTRE PERE S. Dominique.

C'est un amour filial des Freres & Sœurs de l'Ordre envers leur glorieux Patriarche & Pere S. Dominique qu'ils regardent comme l'objet particulier de leurs plus tendres affections, táchant de toutes leurs forces d'imiter sa sainte vie.

#### MOTIFS.

1. C'est un des plus grands Saints, & qu'on peut mettre dans un meme rang avec ceux qui ont le plus travaillé pour la gloire de Dieu, & le soûtien de son Eglise; Puisque c'est luy qui a étoussé l'Heresse des Albigeois; qui essoit comme un ramas de toutes les Heresses, & qui en particulier estoit tres-injurieuse à l'honneur de la tres-sainte Vierge; De sorte que c'est luy qui a conservé la Foy dans le Royaume, & particulierement dans tout le Languedoc; & nous devons à ses travaux Apostoliques tout ce qu'il a maintenant de Religion.

2. C'est un des plus grands savoris de la tres-sainte Vierge, de laquelle il a receu les plus singulieres saveurs, pour laquelle aussi il a travaillé avec plus d'ardeur. La devotion de la tres-sainte Vierge répandue dans tout le monde, & l'honneur qu'elle reçoit par le S. Rosaire sont les fruits de ses predications.

3. Il est en particulier nostre Pere, qui nous a engendrez en Jesus - Christ dans son Ordre par ses rigueurs, ses austerités, ses disciplines, & son sang. Il continue maintenant de nous élever dans cet Ordre en toute sorte de sainteré, par des Regles tres-saintes; & il nous a laissé les exemples d'une tres-sainte vie; afin que l'imitant nous nous rendions aussi tres-parfaits. Il ne demanda jamais rien à Dieu qu'il n'obtint estant sur la terre, que ne devons-nous pas esperer maintenant qu'il est dans le ciel, si nous avons recours à luy?

#### ACTES.

1. Garder exactement les Constitutions que le S. Esprit nous a dittées par sa bouche; de crainte, qu'il n'ait sujet de nous dire ce qu'il dit autresois à quelques-uns dont la vie dementoit la prosession : Je ne suis pas vôtre Perc, & vous n'estes pas mes enfans. Tacher autant

qu'il est en nous avec prudence neantmoins & charité; qu'elles soient observées de tous, & estre extremement zelez pour le bien de la Re-

ligion.

2. Imiter sa sainte vie, sur tout le zele des ames qu'il s'estoit proposé pour la sin principale de l'institution de son Ordre: Procurer ardemment l'avencement & l'augmentation du S. Rosaire de la tres-sainte Vierge: puisque c'est cette devotion qui luy tenoit le plus au cœur, & qu'il nous a laissé comme nôtre prin-

cipal heritage.

3, En routes nos difficultés qui nous arrétent dans le chemin de la vertu, recourir à sa protection avec une tres-grande confiance; puis qu'il est nostre Pere: & une fois la semaine luy découvrir tous nos défauts, a sin qu'il y apporte le remede convenable, ce que nous luy devons demander avec cette confiance, que la qualité d'enfans nous doit inspirer à l'égard d'un Pere remply d'amour & de tendresse.

4, Inspirer la devotion envers ce grand S. aux personnes seculieres. Publier sa vie & ses miracles, ayder de nos conseils ceux que Dieu appelle à son Ordre, contribuer autant qu'on peut ou par nos soins ou par nos exemples à l'education des Novices, & des jeunes Religieux. Prier Dieu avec serveur pour ceux qui sont agités de differentes tentations. Ne rien épargner pour conserver la regularité, & s'il essoit necessaire donner nôtre vie pour la conservation de la Religion: comme érant un des plus grands biens de l'Eglise, & qui a donné jusqu'à maintenant, & qui continuie de donner tonjours au monde un si grand nombre de

Saints, qui par leurs prieres & par leurs merites le conservent,

5. Honnorer les Saints de l'Ordre d'un culte tout particulier, & avoir une tres-grande confiance en leur protection: parce qu'ils sont nos freres enfans d'un même Pere, qu'ils ont porté un même habit, gardé les mêmes Regles, vécu de la même maniere que nous vivons; pour ce qui est des observances exterieures. Ils ont un tres-grand amour pour nous, & ils sont un tres-grand amour pour nous, & ils sont un tres-grand amour pour nous, & ils sont même obligez de l'avoir, puisque les liens de la grace doivent être plus forts que ceux de la nature, & ses loix plus inviolables.

### EA DEVOTION A NOSTRE PATRON & au Saint du mois.

C'est une afsection tendre & pleine de respet pour le Saint que la Divine providence nous a donné dans le Sacrement de Baptême pour Patron pendant toute nostre vie; & pour le Saint que la même Divine providence nous donne dans la distribution des billets que l'on fait au commencement de chaque mois, pour Patron special pendant le reste du même mois.

### MOTIFS.

r. La Divine Providence nous l'a donné & nous l'a choisi, lorsque nous n'étions pas capables de le choisir nous-mêmes dans le Sacrement de Baptéme: & aprés qu'avant de prendre un billet au sort, nous demandons à Dieu avec consiance & humilité, qu'il choisisse pour nous celuy qu'il veut nous donner; Nous devons croire que cette Divine Providence, au regard de laquelle il n'y a point de hazard, &

fans laquelle une feuille ne tombe pas des arbres, nous a choifi le Saint dont la protection, & la vertu dont la pratique nous étoient plus necessaires.

2. L'amour & la charité de ce saint Protecteur en nostre endroit; aussi-tôt que la Divine Providence nous a destiné un Saint pour estre nostre Protecteur, il entre dans tous les sentimens d'aunour & de tendresse, que cette qualité de Protecteur l'oblige d'avoir, & par la sostmission qu'ils ont tous aux Ordres de Dieu, & par le destre de sa gloire qui se trouve dans la conversion des pecheurs, & par l'amour qu'ils ont pour les hommes, qui doivent jouyr d'une même selicité avec eux, & achever de remplir les places que les Anges Apostats ont

perduës.

3. La multitude d'ennemis, qui s'unissent pour nous perdre, lorsque le Demon a esté chassé par la force du Sacrement, du cœur d'un homme; il va, dit l'Evangile, chercher sept autres demons plus forts que luy, pour venir attaquer ce cœur d'où il a esté chasse, & pour s'en rendre le maistre. L'air, disent les Peres, est tout remply de demons, qui voltigent de tous côtés pour surprendre les hommes : le demon de la superbe, le demon de la colere, le demon de la pareffe, & les autres semblables sont sans cesse autour de nous pour exciter nos passions, & nous faire consentir à tous ces pechés: Il est donc necessaire que nous ayons plusicurs Protecteurs, qui nous défendent, & outre nostre bon Ange, outre le saint dont nous portons le nom ; il est juste que nous choisissions plusieurs Saints qui entrent dans nos interests, & qui s'uniffent ensemble,

pour nous défendre contre les attaques des demons.

#### and al mod Stort A CT ES. no . manualand st

1. Le jour de la distribution des billets des Saints du mois, demander humblement à Dieu qu'il nous choissife luy-même, & le Saint dont la protection; & la vertu, dont la pratique nous sont plus necessaires. Et aprés lorsque nous prenons un billet, le recevoir comme si Dieu nous le donnoit visiblement de sa main, puisque nous sçavons bien qu'à son égard, il n'y a point de hazard, & que sa Divine providence s'étend jusques aux moindres choses.

2. Ayant receu le billet , & leu quel faint la Divine providence nous a donné, il faut se retirer à l'êcart, & là faluer ce Saint avec tout le respect possible, le prendre pour nostre principal Patron & Protecteur, pour le reste du mois; luy ouvrir nostre cœur, luy découvrir toutes nos necessités, & spirituelles, & temporelles, avec une tres-grande confiance. Luy demander sa protection, & son intercession auprés de Dieu; ne doutant pas qu'aussi - tôt que la Divine providence nous l'a destiné pour Patron, il ne fasse de son côté tout ce que cette qualité de Patron & de Protectsur l'oblige de faire; & qu'il ne prenne un tres-grand soin pour tout ce qui nous touche. C'est ainsi qu'il faut aussi se comporter tous les jours à l'égard du faint dont on porte le nom.

3. Il faut mettre l'image de ce faint, si l'on en a une, ou au moins le billet, où son nom est écrit, à nôtre Oratoire; afin que la veuë de son image ou de son nom, nous fasse ressouvenir de faire souvent de serventes oraisons jaculatoires à Dieu & à ce saint. Nous exciter à des

actes interieurs de la vertu qui est marquée dans le billet, afin que dans les occasions qui se presentent, on soit plus disposé pour la pratiquer. Repeter souvent la priere, qui est marquée dans le même billet, demandant à ce faint fa protection pour ceux qui sont recommandez.

4. Il faut lire avec une grande attention fa vie, pour la pouvoir imiter, & lire particulierement les actes qu'il a pratiquez de la vertu, qui nous est marquée; nous faisant un grand scrupule, de laisser passer une seule occasion

fans pratiquer cette vertu.

Se regler des temps aufquels on luy demande ses assistances, & au moins trois fois le jour, le matin, à midy, & au soir, nous adresser à luy, afin qu'il demande à Dieu pour nous le pardon de nos pechez, qu'il nous obtienne de sa bonté les graces qui nous sont necessaires, qu'il luy presente nos oraisons, & nos befoins; & puisque nous ne sommes pas capables nous-mêmes, ni de connoître ce qui nous est necessaire, ni de le demander comme il faut, le prier qu'il le demande luy-même pour nous à Dieu.

6. La veille de sa féte, faire à son honneur quelque mortification, comme seroit de jeûner, faire la discipline, porter une chaine de fer , ou la haire , &c. Le jour de sa fête se confesser & communier, visiter l'Eglise ou l'Autel où il est honnoré; le prier avec ardeur, & pour l'honnorer, pratiquer quelqu'une de ses vertus, & particulierement celle qui nous est marquée dans le billet, puisque l'honneur le plus grand qu'on puisse rendre aux Saints, est

l'initation de leur vie.

#### LA TERSEVERANCE.

Est une vertu qui nous affermit dans les resolutions que nous avons prises, & le bien que D. Tho. nous avons commencé, sans que rien soit ca-pable de nous le faire abandonner, nous roidis-137. fant au contraire contre toutes les oppositions qui se presentent, & augmentant toûjours nôtre ardeur, pour achever encore micux que nous n'avons commencé.

MOTIFS. 1. C'est la Perseverance qui nous rend toutes les vertus plus faciles; parce que nous accontumant à les pratiquer, la contume qui est une seconde nature en rend la pratique beaucoup plus aifée. On ne quitte jamais un exercice qu'on n'y revienne avec beaucoup plus de peine, & les choses les plus difficiles devienent aifces par l'ulage.

2. La perseverance rend les actions des vertus plus meritoires; parce qu'elle augmente les habitudes de tontes les vertus : & lorsque les habitudes font plus parfaites, on les pratique avec plus d'ardeur, & avec plus de perfection :

3. C'est la seule perseverance qui donne la

& ainsi on acquiert plus de merite.

couronne à toutes les vertus, & aux actions meritoires. Qu'à servi au mal - heureux Judas d'avoir commencé de suivre Jesus-Christ d'avoir éte pendant quelque-temps en sa compagnie, d'avoir écoûté ses predications, d'avoir perseveveu ses miracles, & d'en avoir fait peut-être raverit luy-même? Sans la perseverance les verrus mê- usque in me qu'on a pratiquées deviennent un sujet de finem,

24.

bic sal- condamnation; parce qu'on ne peut plus s'excufer sur l'ignorance ou la foiblesse. Si l'on a peu Matth. pratiquer pendant quelque temps la vertu; pourquoy ne le pourroit-on pas encoressi on le vouloit bien. Mais enfin c'est une lov établie que celuy-là seul qui perseverera jusqu'à la fin

TO ES ACTES.

1. Pratiquer avec un tres-grand soin pendant tout le reste de nôtre vie les instructions, les documens, les exercices de vertu & de devotion, que nous avons appris, & commencé de pratiquer dans le Novitiat, sans les laisser jamais en quelque lieu que nous foyons, en quelque office, ou charge qu'on nous donne. Mais fur tour n'obmettre jamais l'Oraison, la lectute & les examens, qu'on doit regarder comme des moyens sans lesquels on ne pourra jamais s'avancer en la vertu.

2. Lorsque quelque maladie vous a fair interrompre vos exercices, reprenez voftre train ordinaire de vie, & tous les exercices d'oraifon & de mortification, aussi-tost que vous aurez repris vos forces, selon neanmoins les regles de l'obeissance : laissant entre les mains de Dien le soin de vostre santé: vous representant que le pretexte de la fanté est un des plus grands obstacles à la vertu.

3. Ne demordez jamais de vos refolutions, & de vos exercices, quand il faut combattre vos passions, & acquerir les verrus : foulez aux pieds tout ce qui se pourroit opposer, comme sont les respects humains, les murmures des lâches & des imparfaits; la prudence de la chair, la crainte d'étre incommodé, ou de faire quelque perte temporelle, aspirer toujours à la perfection avec un courage invincible, quelque difficulté qui se presente, & animez-vous par l'exemple de tant de Martyrs & de Vierges, à qui tous le tourmens les plus cruels, n'ont jamais peu arracher les palmes & les lys qu'ils ont porté jusqu'au tombeau.

4. Soyez toûjours tres-fidelle à Dieu dans les délaissemens, les ariditez, les secheresses, & les angoisses das lesquelles il permet que nous tombions pour éprouver nostre fidelité : Tachez alors de vous rendre d'autant plus exact à pratiquer tous vos exercices, que vous avez plus de besoin de vous fortifier; & témoignant à dicam Dieu par vostre perseverance, que vous le Dominie cherchez luy feul, & non pas vostre consola- in omtion : Mais dites avec le Prophete, Je be- ni teponiray le Seigneur en tout temps ; & dans la prof- re, &c. perité, & dans l'adversité: toujours sa touange Pfal.33. sera en ma bouche.

5. Priez Dieu fans ceffe qu'il vous donne cette perseverance finale, sans laquelle tous vos exercices de vertu pendant le cours de la vie, vous feroient inutiles; vivez dans une tresgrande crainte, & toûjours comme aneanti en la presence de Dieu, scachant bien que (comme dit le S Concile de Trente,) la perseverance finale, c'est à dire le bonheur de mourir en la grace de Dieu, est un don de sa seule misericorde, que nous ne pouvons jamais meriter. Faites tous vos efforts pour ne vous rendre pas indigne de recevoir cette grace. Car si ceux-là méme qui ont pratiqué la vertu pendant toute leur vie, ne peuvent pas presumer de jamais meriter cette grace: Que peuvent esperer ceux qui vivent dans un grand oubli de leur falut?

94 Pratiques des Vertus

Si rien pouvoit meriter cette fin bien-heureule, si rien peut siéchir certe divine Misericorde pour ne nous la pas refuser, c'est cette perseverance dans les exercices de la vertu pendant tout le cours de la vie. Tous les Peres nous disent, qu'une bonne vie est tosijours suivie d'une heureuse mort.

## ed & conservation of I No. al conservation of the

was a life a direct and the country was a life or and a li

In Jacks Cook and I cana) in performant of the second considered to the

wirms, sh marten as impression, signific

## TABLE

# DES VERTUS CONTENUES dans ce Traité.

| L'Esperance,               | page s.  |
|----------------------------|----------|
| L'Esperance,               | pag. 4.  |
| La Charité,                | pag. 7.  |
| Le vœu de Pauvreté,        | page 9.  |
| Le vœu de Chasteté,        | pag. 13. |
| Le vœu d'Obeissance,       | pag. 16. |
| La Conformité à la volonté |          |
| page 20.                   |          |
| L'amour du Prochain,       | pag. 25. |
| L'êtude de la Perfection.  | pag. 29. |
| La ferveur d'esprit,       | pag. 32. |
| Le Silence,                | page 34. |
| La presence de Dieu,       | pag. 37. |
| L'Oraison continuelle,     | pag. 39. |
| L'esprit de componction;   | pag. 43. |
| La crainte de Dieu,        | pag. 45. |
| L'amour de la Croix,       | pag. 47. |
| Lettre de la B. Victoire,  | pag. 51. |
| L' Abnegation de soy-mêm?, | pag. 53. |
| L'Abstinence,              | pag. 56. |
| L'Humilité,                | pag. 59. |
| La Modestie.               | pag. 63. |

| 96 TABLE                          |                |
|-----------------------------------|----------------|
| La Simplicité,                    | pag. 65.       |
| La Paix de l'Ame,                 | pag. 68,       |
| Le zele de la Religion,           | pag. 72.       |
| Le zele du salut des ames,        | pag. 75.       |
| La Devotion envers le tre         | s-saint Sacre- |
| ment, 100 207                     | pag. 77.       |
| ment,<br>La Devotion à le tres-sa | inte Vierge,   |
| page 80.                          |                |
| La Devotion à l'Ange G            |                |
| La Devotion à N. Pere             |                |
| que,                              | pag. 84.       |
| La Devotion à N. Pat              | ron & S. du    |
| mois,                             | page 87.       |
| T . Day Consenses                 | TE OO          |



Whate de la Persession.

Comon de la Croix. Lurre de la B. Villoire.

bergasian de soy-mêm',

à la volonté de Dieus

pag. 29.

pag. 32.

bull 32.

PRE- 45.

Pag. 51.



Junpourion de Jean Lech -Bandeauxpip 4, 13 -1 - Bh aprap. 442 an bes page 442 a Voulouse De l'Impriment



