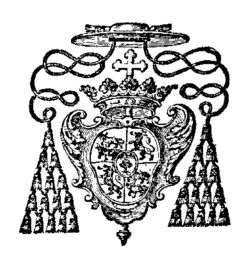
|  |  | , |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

# AVERTISSEMENT DU CLERGÉ DE FRANCE,

Assemblé à Paris par Permission du Roi,

#### AUX FIDELES DU ROYAUME,

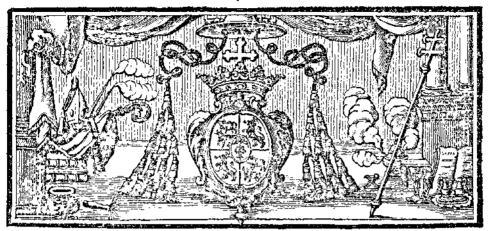
Sur les dangers de l'Incrédulité.



A TOULOUSE,

De l'Imprimerie de la Veuve de Me. B. PIJON, Avocat, seul Imprimeur du Roi & de Monseigneur l'Archevêque, Place Royale.

M. DCC. LXX.



## MANDEMENT

DE MONSEIGNEUR

## L'ARCHEVÉQUE, DE TOULOUSE,

Pour la Publication de l'Avertissement du Clergé de France, sur les dangers de l'Incrédulité.

> TIENNE-CHARLES DE LOME-NIE DE BRIENNE, par la miséricorde de Dieu & la permission du Saint Siege Apostolique, Archevêque de Toulouse, Conseiller du Roi en tous ses Conseils, au

Clergé Séculier & Régulier, & à tous les Fideles de notre Diocese, Salut & Bénédiction en Notre-Seigneur JESUS-CHRIST.

L'Eglise, Nos TRÈS-CHERS FRERES, ne perd jamais de vue le salut de ses Enfans; aucun de leurs besoins ou de leurs dangers n'échappe à sa vigilance, & lors même qu'ils l'abandonnent pour s'attacher à des séducteurs, elle ne cesse de leur tendre une main secourable, & de les rap-

peler à la vérité & à la justice.

C'est par une suite de cet intérêt tendre & agissant, que le Clergé de France n'a pu voir sans esseroi la conjuration des impies contre la Religion, & que Nous nous empressons avec lui de détourner le danger dont votre soi est menacée, en vous adressant une Instruction qui vous fasse connoître le génie artificieux de l'incrédulité, la fausseté de ses promesses, la vanité de ses connoissances, la corruption de ses principes, son impuissance à vous rendre heureux, ses suites sunesses pour les mœurs & pour la tranquillité publique, les désordres & les maux de toute espece

inféparables de ses illusions.

En vous adressant, N. T. C. F., cet Avertissement, dont les leçons font communes à tous les Fideles du Royaume, Nous ne pouvons garder le filence sur un scandale particulier à ce Diocese, & qui remplit notre ame d'amertume. Comment a-t-on pu se persuader qu'un Livre fait uniquement pour rendre l'Eglise & le Christianisme odieux, où tout décele ce projet téméraire, où tout tend à son exécution, compris par cette raison parmi les Livres condamnés par la derniere Assemblée du Clergé, pouvoit devenir à l'aide de quelques légeres précautions un Livre élementaire à l'usage des Colleges! Ne devoit-on pas s'appercevoir que le poison est dans la substance même de l'Ouvrage, qu'il porte un caractere d'irréligion que rien ne peut lui faire perdre, & que quelques changemens qui y fussent faits, sous quelque forme qu'il fût mis, il ne pouvoit que fournir une nourriture empoisonnée à la jeunesse, & corrompre les sources de l'instruction publique? Dès que le premier volume de l'Histoire Générale à l'usage des Colleges s'est répandu, Nous l'avons repoussé avec indignation de concert avec les Membres illustres du Bureau d'Administration du College Royal de notre Ville Archiépiscopale; Nous en avons séverement interdit l'usage dans ce College, & Nous avons pris & prendrons encore les mesures les plus exactes pour que cette suneste production ne soit pas continuée, & que les leçons qui seront données sur l'Histoire, ne se ressentent en rien des principes & du ton d'irréligion répandus dans cet Ouvrage; mais l'intérêt de votre salut, l'honneur de l'Eglise, celui de notre Ministere ne Nous imposent pas moins l'obligation de le condamner de la maniere la plus authentique; de vous saire connoître toute la douleur que Nous a causé sa publication, & d'en interdire la lecture à tous les Fideles de notre Diocese.

A CES CAUSES & autres; vu le Livre intitulé: Histoire Générale à l'usage des Colleges, depuis Charlemagne jusqu'à nos jours, imprimé à Toulouse chez Joseph Dalles, Libraire, après en avoir conféré avec plusieurs Théologiens, le Saint Nom de Dieu invoqué, Nous avons condamné & condamnons ledit Ouvrage comme irréligieux, téméraire, scandaleux, tendant à l'impiété, contraire à la sainteté de la Religion & au respect qui lui est dû, injurieux à ses Ministres & capable d'assoiblir la soi parmi les Fideles: Faisons très-expresses inhibitions à toutes personnes de notre Diocese de lire ou retenir ledit Livre, & d'en soutenir, ou enseigner, ou répandre la doctrine sous les peines de droit.

Nous ne pouvons trop en même-temps vous exhorter, N.T.C.F., de lire avec attention l'Avertissement que Nous vous envoyons: apprenez-y à connoître les ennemis

de votre salut & de la Religion Sainte que Nous vous avons enseigné. Voilà le Seigneur, pouvons-Nous vous dire avec l'Apôtre Saint Jude, (1) qui vient à vous avec la multitude de ses Prophetes pour convaincre les impies de toutes les actions d'impiété qu'ils ont commisses, & de toutes les pa-

roles injurieuses qu'ils ont prosérées contre lui.

Soyez dociles à la voix de vos Pasteurs; rompez tout pacte avec l'impiété; unissez-vous à Nous pour dissiper ses complots, & confondre ses vains artifices; honorez par vos œuvres le Dieu que vous servez; que la fainteté de votre vie annonce celle de votre croyance, (2) la paix, la miséricorde, la charité seront votre partage [3] & vous recevrez la couronne de vie que Dieu a promise à ceux qui l'aiment.

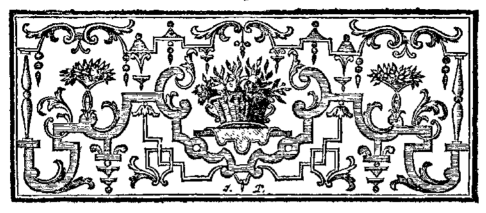
Et sera notre présent Mandement, ensemble l'Avertissement qui y est joint, lu & publié par-tout où besoin sera. Donné à Paris, où nous sommes retenus à cause de l'Assemblée du Clergé, le 26 Août 1770.

+ ETIENNE-CHARLES, Arch. de Toulouse.

Par Monfeigneur, Rовект.

<sup>(1)</sup> Ecce venit Dominus in fanctis millibus suis sacere judicium contra omnes, & arguere omnes impios de omnibus operibus impietatis eorum, & de omnibus duris, quæ locuti sunt contra Deum peccatores impii S. Jud. c. 1. v. 15.

<sup>(2)</sup> Misericordia vobis, & pax, & charitas adimpleatur. Ep S. Jud c. 1 v. 2.
(3) Accipies coronam vitæ quam repromiss Deus diligentibus se. Epist.
Jud. c. 1. v. 12.



## AVERTISSEMENT

### DU CLERGÉ DE FRANCE,

Assemblé à Paris par Permission du Roi, AUX FIDELES DU ROYAUME.

Sur les dangers de l'Incrédulité.



E tous les devoirs qu'ont à remplir les Assemblées du Clergé, Nos TRÈS-CHERS FRERES, il n'en est point de plus sacré, & dont elles se soient dans tous les temps plus sidelement acquittées, que

celui de défendre la Religion contre les attaques de toute espece, auxquelles la divine Providence a permis qu'elle sût exposée.

C'est par les soins de ces Assemblées que les er-

reurs de la prétendue réforme ont été entierement proscrites; les maximes du Royaume solidement établies ; la véritable doctrine de la grace fidelement conservée; l'obéissance aux jugemens de l'Eglise maintenue; les illusions des faux mystiques dissipées; les égaremens d'une morale relâchée arrêtés & confondus: & depuis plus de deux cents ans que leur forme actuelle a été déterminée, l'erreur n'a pu tenter aucune entreprise, qu'elles ne l'aient fortement réprimée, foit par des Censures, des Déclarations, des Expositions qui reglent & assurent la croyance, soit par des Instructions, des Avis, des Avertissemens qui en développent les principes & les motifs.

Comment pourrions-nous aujourdhui ne pas suivre les exemples que nous ont donnés nos respectables Prédécesseurs? Ce ne sont plus seulement, comme de leur temps, quelques dogmes particuliers qui sont attaqués. L'impiété cherche à nous enlever le dépôt entier de nos saintes vérités : affranchie de tout respect; elle ne met plus de bornes à ses projets de destruction. Des Ecrivains téméraires, réunis, comme ces nations étrangeres qui avoient conspiré la ruine du peuple de Dieu, semblent vouloir, par leurs productions criminelles, exterminer jusqu'au nom du

Très - Haut de dessus la terre. (1)

Parce que vous voyez que vos ennemis ont excité un grand bruit, & que ceux qui vous haufent, ont élevé orgueilleusement leur tête.

Ils ont formé un desfein plein de malice contre votre peuple, & ils ont

conspiré contre vos Saints.

<sup>(1)</sup> Quoniam ecce inimici tui fonuerunt; & qui oderunt te, extulerunt caput.

Super populum tuum malignaverunt consilium, & cogitaverunt adversus Sanctos tuos. Pf. 82, v. 3, 4.

Nous ne nous proposons pas, cependant, N. T.C. F. de vous retracer les preuves victorieus qui déposent en faveur de la Religion. Nous ne prétendons pas répondre aux vains sophismes de l'impiété, ni discuter avec elle tous les articles de notre croyance. Forcés à nous restreindre pour consacrer à votre instruction le temps qui nous réunit, c'est par les vices même de l'incrédulité que nous chercherons à la consondre. Elle n'a d'autre but, à l'entendre, que d'éclairer les hommes & de les rendre heureux. Mais siere lorsqu'elle attaque, & timide lorsqu'elle se défend, elle se trahit elle-même, si on vient à la juger par ses essets, & à comparer la foiblesse de ses moyens avec la grandeur apparente de ses projets.

C'est à ce point de vue que nous réduirons cet Avertissement. Nous nous attacherons à vous faire voir que les avantages que promet l'incrédulité, & la science dont elle se pare, ne sont que prestige & mensonge; qu'au lieu d'élever l'homme, elle le dégrade & l'avilit; qu'au lieu de lui être utile, elle nuit à son bonheur; qu'elle dissout les liens de la société, détruit les principes des mœurs, renverse les sondemens de la subordination & de la tranquillité publique. Nous vous prouverons en même-temps que vos intérêts les plus chers sont liés au maintien de la Religion; que sans elle nous ne pouvons avoir, ni une connoissance suffisante de nos devoirs, ni la sorce de les pra-

Dixerunt: Venite, & disperdamus eos de gente, & non memoretur nomen Israel ultrà, Ps. 82, v. 5.

Ils ont dit: Venez, & exterminonsles du milieu des peuples, & qu'on ne se souvienne plus à l'avenir du nom d'Israel.

tiquer; que notre foiblesse, nos impersections, ce que nous sentons en nous-mêmes, ce que nous éprouvons au-dehors, tout annonce la nécessité & les avantages d'une Révélation; qu'elle seule ensin nous ouvre le chemin de la vérité & du bonheur.

Si ces confidérations générales ne suffisent pas pour réfoudre tous les doutes que l'incrédulité se plait à élever, elles vous feront sentir le néant de ses promesses; elles vous éclaireront sur l'étendue du péril qui vous menace, & vous inspireront le courage de vous en préserver. Qu'il en coûte à notre cœur d'exposer à des Chrétiens des vérités que les premiers Apologistes de la Religion cherchoient à prouver aux nations plongées dans les ténebres de l'idolâtrie! Mais la perversité du siecle nous y contraint, & plaife au Tout-Puissant, disons-nous, comme écrivoit St. Athanase aux Catholiques de son temps, (1) qu'en lisant cet avertissement, les ennemis de la vérité reconnoissent la témérité de leurs entreprises; que ceux qui par simplicité sont dans le doute, soient raffermis dans leur croyance, & que ceux à qui Dieu fait la grace de persévérer dans le bien, y demeurent inviolablement attachés.

Plaise à Dieu que ceux qu'un esprit de malice porte à attaquer ces vérités, renoncent à une occupation aussi vaine & aussi insensée; & que les ames simples, qui ne doutent que par soiblesse, soient affermies dans la Foi par l'esprit de force! Pour vous qui connoissez & possédez la vérité, conservez la dans votre cœur, de maniere qu'elle y soit victorieuse de ses ennemis, & inébranlable à à toutes leurs attaques.

<sup>(1)</sup> Utinam autem qui malignè ista inquirunt, à tam inani studio desistant: qui autem præ animi simplicitate dubitant, spiritu principali confirmentur! Vos verò qui veritatem certo compertam habetis, eamdem invictam & inconcussam retinete. Ex Epsst. Canon, S. Athan, Concil. Tom. 2, p. 1707.

La connoissance de la vérité est le plus grand avantage qu'on puisse procurer à l'homme. C'est aussi, N. T. CH. FR. par cette séduisante promesse que l'incrédulité cherche à vous éblouir. Mais pour fixer l'état de la question, il faut remarquer avant tout que les vérités dont il s'agit ici, ne ressemblent point à ces opinions humaines qui peuvent indifféremment être admises, ou rejetées. Ce sont des vérités d'un ordre supérieur, auxquelles est attaché notre bonheur, qui tiennent à nos intérêts les plus chers, & qui influent sur toutes les actions de notre vie. Si l'homme ne connoît pas ce qu'il doit penser de Dieu, de la nature de son ame, des devoirs qui lui sont prescrits, de la fin à laquelle il doit tendre, comment pourra-t-il régler sa conduite & ses actions? La multitude sur - tout ne peut être abandonée à elle-même sans instruction. Lorsqu'elle ignore la vérité, elle invente, ou elle adopte des fables & des mensonges; & si elle ne sçait pas la route qu'elle doit tenir, il faut qu'elle s'égare.

L'impiété qui affecte avec tant d'éclat de craindre les suites & les effets des vérités de la Religion, n'osera pas sans doute contester ces principes. Mais, s'il est certain que sur ces vérités l'homme ne puisse rester dans l'indécision, pourquoi la plupart des incrédules, uniquement occupés à détruire, ne daignent-ils rien substituer à l'édisce qu'ils veulent renverser? Croient-ils donc, que pour répandre la lumiere, il sussife de proposer des doutes & des objections? Les vérités les plus lumineuses n'ont-elles pas leur abîme, & ne trouvent-elles pas souvent des adversaires adroits qui ont l'art sunesse de les obscurcir? L'incrédule prétend-il que sa doctrine soit

elle - même exempte de toute difficulté ? L'Athée, qui, malgré les imperfections & les changemens du monde, le suppose éternel; le Matérialiste, qui confond tous les êtres, & se refuse au sentiment intérieur qui l'avertit de la simplicité de son ame & de la liberté de ses déterminations; l'Epicurien, qui ose méconnoître l'ordre éclatant qui regne dans l'Univers, douter de la Providence, & croire que le Dieu qui a créé les hommes, dédaigne de les gouverner; le Libertin, qui, contre le cri de sa conscience, dit: Mangeons & buvons, car nous mourrons demain (1): le Déiste, dont l'orgueil rejette le témoignage des Prophetes & résiste à l'éclat des miracles ; tous ceux qui nient quelques vérités de la Religion, pensent - ils qu'ils n'ont aucune difficulté à résoudre? La nature elle-même a fes énigmes & fes obscurités. En accumulant les difficultés, l'incrédulité peut embarrasser, mais elle n'éclaire pas. Il faudroit opposer preuve à preuve ; discuter les témoignages, & sur-tout établir une doctrine contraire à celle qu'on veut détruire. Si le doute méthodique mene à la connoissance de la vérité, le doute réel & permanent en éloigne, & lorsqu'il faut choisir, il est se pire de tous les états.

C'est aussi ce qu'ont compris quelques - uns des incrédules. Ils ont senti que ce desir apparent d'être utiles, dont ils se vantent, ne pouvoit se concilier avec le spectacle essrayant du monde livré à lui - même, & sans principes, & que ce n'étoit pas sur des débris & des ruines que la vérité & la vertu pouvoient éle-

<sup>(1)</sup> Comedamus & bibamus; cras | Mangeons & buyons; car nous mourenim moriemur. Isaï. c. 22. v. 13. | rons demain.

ver leur trône. Mais quel a été le succès de leurs efforts? Les anciens Philosophes ne nous offrent que variété & contradiction. » Si je croyois, (1) disoit Lactance en parlant d'eux, » qu'ils pussent être des » guides capables de me conduire, je les suivrois vo- » lontiers; mais comme chacun suit une route disséren- » te, comment pourroient - ils m'indiquer celle que je » dois tenir?

Sur les objets les plus essentiels à l'homme, tels que (2) la croyance d'un Dieu, la nature (3) de l'ame,

(1) Quos equidem si putarem satis idoneos ad benè vivendum duces esse, & ipse sequerer; & alios, ut sequerentur, hortarer. Sed eum inter se magnà concertatione dissideant, secumque upsi plerumque discordent: apparet eorum iter nequaquam esse directum: si quidem sibi quique, ut est libitum, proprias vias impresserunt, consusionemque magnam quærentibus veritatem reliquerunt Lactant, de salsà Relig. Lib. 1, n. 1, p. 8, edit. Hack.

(2) Itaque cogimur dissensione sapientum, Dominum nostrum ignorare: quippe qui nesciamus, soli an ætheri serviamus, Cicer Acad. quæst, Lib. 4 p 84. edit Elzev.

(3) Quid tamen sit animus ille rector dominusque nostri, non magis tibi quisquam expediet, quàm ubi sit. Alsus illum dicet esse spiritum, alsus concentum quemdam, alius vim divinam & Dei partem, alius tenuissimum aerem, alius in-

Si je les croyois des Maîtres propres à me guider dans le chemin de la vertu , non - feulement je les fuivrois . mais j'exhorterois les autres à les suivre. Mais comme, malgré leurs disputes pleines de chaleur, ils n'ont pu s'accorder entre eux fur aucun des points relatifs à cet objet, qu'il n'y a même aucun d'eux qui ne soit souvent en contradiction avec lui - même, le chemin qu'ils fuivent ne peut être regardé comme le véritable : chacun d'eux s'est tracé, selon sa fantaisse, une route qui lui est propre, & ils n'ont laissé d'autre fecours à ceux qui cherchent la vérité, que beancoup de confusion & d'incertitude.

Ams les Sages, faute de s'accorder entre eux, nous rédussent à ignorer le souverain Maître, puisque nous ne savons à qui rendre hommage, au Soleil, ou à l'Ether.

On ne vous fera pas plus connoître la nature de cette ame qui conduit & maîtrise les mouvemens de notre corps, que le lieu qu'elle occupe: l'un dit que c'est un sousse, & l'autre que c'est une harmonie; celui - ci la nomme une soice divine, une portion de celle (1) du souverain bien, il y avoit presque autant d'opinions que d'écoles; chacune se faisoit une gloire d'avoir un système qui la distinguât des autres; & la conséquence que les plus grands génies de l'antiquité tiroient de cette division, c'est que tout étoit incertain & douteux. Les Dieux, disoit Platon, se sont réservé la vérité, (2) & n'ont laissé aux hommes que la vraissemblance.

corporalem potentiam. Non deerit qui fanguinem dicat, qui calorem. Senec. Natur. quæss. Lub. 7. c. 14.

(1) Fines itaque isti sunt 5 summum bonum ,& summum malum. De quibus inventendis, atq; in hac vità summo bono adipiscendo, vitando autem summo malo , multum, sicut dixi, laboraverunt, quistudium sapientiæ in hujus sæculi vanitate professi sunt : nec tamen,eos,quamvis diversis errantes modis, naturæ limes in tantum abitinere veritatis deviare permifit,ut non alii in animo,alii in corpore, alii in utroque fines bonorum ponerent & malorum Ex qua tripartita velut generalium difiributione sectarum, Marcus Varro, in Libro de Philosophia tam multam dogmatum varietatem diligenter & subtiliter scrutatus advertit, ut ad ducentas octoginta Dieu; celui-là l'appelle une puissance incorporelle. Il y en a qui croient que l'ame n'est autre chose que le sang; il y en a qui la consondent avec la chaleur répandue dans le corps.

Ces deux fins font le fouverain bien & le souverain mal; & c'est pour les tronver, que se sont beaucoup tourmentés, comme j'ai dit, ceux qui ont fait profession dans le siecle de l'étude de la fagesse. Mais quoiqu'ils se soient trompés en diverses manieres, la lumiere naturelle néanmoins ne leur a pas permis de s'éloigner tellement de la vérité, qu'ils n'aient mis le souverain bien & le fouverain mal, les uns dans l'ame, les autres dans le corps, & les autres dans tous les deux. De cette triple division, Varron, dans son Livre de la Philosophie, tire une si grande diversité de sentimens, qu'en y ajoutant quelques légeres différences, il compte jufqu'à deux cents quatre - vingt - huit fectes possibles.

octo sectas, non quæ jam essent, sed quæ esse possent, adhibens quasdam disferentias, facillime perveniret. S. August. de Civit. Dei, Lib. 19, cap. 1, n. 1, T. 7, p. 539.

Les autres Livies de la Cité de Dieu, S. Justin, Arnobe, Athénagore, Tertullien, Lactance, sont remplis de l'exposition de cette multitude incroyable de systèmes qui partagerent les anciens Philosophes.

(2) Platon avoit enseigné que les Dicux, jaloux de leur pouvoir fu-

Les incrédules modernes ne sont pas plus d'accord entr'eux que les anciens Philosophes. Partagés, [1] non-seulement sur les premiers dogmes de la Religion, mais encore sur les principes de nos actions, sur l'étendue de nos devoirs, sur l'influence du vice & de la vertu, sur la nature des passions, sur l'autorité des loix, tant naturelles que civiles; si quelques-uns d'entr'eux ont apperçu le vrai sur certains objets, leurs idées sont restées éparses & sans enchaînement, ils ne les ont point rassemblées dans un corps de doctrine; ce qui étoit cependant nécessaire pour les rendre utiles. Un d'entr'eux [2] a voulu dans ces derniers temps former un système complet. Mais, nous l'espérons encore, ce système audacieux & révoltant trouvera des Contradicteurs parmi ceux même qui semblent se réunir à

Bacon, parlant des bornes de la raison, De augmentis scientiarum, lib. 1, pag. 5, rapporte qu'un Platonicien disort: Sensus humanos solem referre, qui

pième, s'étoient réfervé la vérité, & qu'à l'égaid des hommes, ils leur accordosent les vrassemblances; que par conséquent tout le sensible étoit snjet à mille illusions, & qu'il n'y avoit que l'intelligible seul qui eût quelque chose de fixe Uissouse Critique de la Philosophie, par Dessandes, Tom. 2, chap 21.

quidem revelat terresti em globum, cælestem verò & stellas obsignat.

(1) Les inciédules ne peuvent eux-mêmes contester cette variété d'opinions qui les caractérise. On peut consulter l'un d'entre eux, qui s'explique ainsi:, Je consultai les Philosophes, je seuilletai leurs livres, j'examinai leurs diverses opinions; je les trouvai tous siers, assimmatis, dogmaiques, même dans leur scepticisme piétendu, n'ignorant nen, ne piouvant rien, se moquant les uns des autres; & ce point, commun à tous, me parut le seul sur lequel ils ont tous iaison. Triomphans, quand ils attaquent, ils sont sans vigueur en se désendant. Si vous pest z les raisons, ils n'en ont que pour détruire; si vous compteze, les voix, chacun est réduit à la sienne; ils ne s'accordent que pour disputer. Les écouter n'étoit pas le moyen de soitir de mon incerutude., Emil 1.4.

<sup>(2)</sup> Systeme de la nature.

l'Auteur pour combattre la Religion; ses affertions téméraires & sacrileges seront contredites par d'autres qui les ont d'avance proscrites & résutées. Tant il est vrai que l'erreur ne peut être d'accord avec elle-même. Il semble que Dieu ait traité les saux Sages qui ont porté leurs regards téméraires sur son essence & sur ses décrets, comme ces hommes insensés qui voulurent élever un bâtiment jusqu'au Ciel, (1) pour se sous-traire à sa vengeance. Il les a livrés à l'ignorance, à l'incertitude & à la consusion de leurs idées, & ils ne laissent de monumens que les traces informes de leurs solles entreprisés.

Or que doit on conclure de cette variété d'opinions & de systèmes? Si, dans un Etat policé, il se présentoit un homme qui dit aux habitans : "La forme de "Gouvernement qui fait votre sureté, est sondée sur "des principes incertains, sur des préjugés, sur des "erreurs : vous ne serez heureux que lorsque vous y "aurez renoncé; "& si en même temps ce prétendu Législateur ne proposoit, ni loix, ni reglemens, ou s'il n'annonçoit que des idées peu résléchies & mal combinées, pourroit-on croire qu'il auroit bien mérité de

Et ils diient: Venez, bâtissons - nous une ville & une tour, dont le faste ail-le jusqu'au Ciel: mais le Seigneur descendit... & il dit... Venez, descendons, & confondons leur langage, de maniere qu'aucun d'enx n'entende ce que lui diia son voisin Ainsi le Seigneur les sépara... & ils cesserent de bâtir la ville.

<sup>(1)</sup> Et dixerunt: Venite, saciamus nobis civitatem & turrim
cujus culmen pertingat ad cælum.
Descen dit autem Dominus... &
dixit... Venite, desvendamus &
confundamus ibi linguam eorum,
ut non audiat unusquisque vocem
proximi sui Atque ita divisiteos
Dominus & cessaverunt ædisicarecivitatem.Gen.c.11,v. 4 & seq.

la Patrie? C'est cependant ce que sait l'impiété. Son esprit destructeur porte par-tout la guerre & le ravage; mais elle ne peut rien établir: elle s'essorce d'enlever à l'homme la regle de conduite qui guide ses pas; mais elle ne lui ossire, ni lumiere, ni appui: & si, pareille à ces Phosphores qui ne brillent que dans la nuit la plus sombre, elle jette quelquesois au milieu des ténebres qu'elle produit, une clarté soible & passagere, cette clarté disparoît bientôt, & rend encore pour l'homme qu'elle a séduit, l'obscurité plus prosonde & plus assireuse.

A ce défaut de système & d'ensemble, (1) oppo-

(1) Igitur cùm veri nihil ex magistris vestris de Religione discipossit, ut qui vobis idonea suæ rerum ignorationis documenta mutuis dissentioribus præbuerint; fequi mihi videtur, ut ad majores nostros recurramus, qui & multo antiquiores vestrisfuere, nec quidquam proprio Marte exceptatum nos docuerunt 😭 et inter se digladiați, aut suas învicem optniones evertere conait funt, sed fine ullo contentionis & partium studio scientiam à Deo acceperunt, eamque nos docuerunt... Propterea ergo velut ore uno & linguâ unê tum de Deo & mundi origine, tum de hominis creatione & animæ humanæimmortulitate, ac futuro post hanc vitam judicio, tum de omnibus rebus, quarum nobis necessaria cognitio est, summa & secum ipsis constantià, & inter se consensione nos docuerunt; idque cum variis locis & temporibus divinam nobis doctrinam tra-

Puis donc que vos maîtres ne peuvent rien nous apprendie de véritable touchant la Religion, leur ignorance, fur les choses divines, étant sussilamment prouvée par leurs diffentions mutuelles, il s'enfuit, ce me femble, qu'on doit avoir recours à nos Peres, lesquels font beaucoup plus anciens que les vôtres, & à qui de plus on ne peut reprocher, m d'avon inventé ce qu'ils enseignent, ni d'avoir disputé entre eux fui aucun point de Doctrine, ou de s'être efforces de détruire mutuellement leurs opinions; mais qui, exempts de tout ce qui caractérife l'amour de la dispute & l'esprit de parti, ont reçu de Dieu même la sagesfe dont ils nous ont donné des lecons..... .. Auffi lorfqu'ils nous instrussent sur la nature de Dieu & l'origine du monde, fur la création de l'hoinme, l'inemortalité de fon ame, & le jugement qu'il doit fubir après cette vie, fur toutes les choses enfin dont la connoissance nous est nécessaire, ils n'ont, pour ainsi dire,

fors, N. T. C. F. l'enchaînement sublime de la doctrine que Jésus-Christ est venu enseigner aux hommes. Ce ne sont point des idées vagues & consuses, (1) des connoissances superficielles ou successives, des lueurs ou des apparences qui viennent par intervalles éclairer ou fasciner les esprits. Toutes les parries de la Religion se prêtent une sorce mutuelle, & se tiennent par des rapports nécessaires. Nulle vérité n'y est stérile ni isolée. Mosse & Jésus-Christ, l'ancienne & la nouvelle Alliance, les Patriarches, les Prophetes & les Apôtres concourent au même objet, & se servent mutuellement de témoignages. Il n'est aucun

derent, S. Justin, ad Græc. Co-hoit, n. 8, pag 12.

(1) At verò gens illa, ille populus, illa civitas, illa Respublica, illı İfraelıtæ, quibus credita funt eloquia Dei, nullo modo Pseudo-prophetas cum veris Prophetis pari licentià confuderunt : sed concordes inter se atque in nullo diffentientes, facrarum Litterarum veraces ab eis agnoscebantur & tenebantur autores. Ipfi eis erant Philosophi, hoc est, amatores samentiæ, ipsi sapientes, ipsi Theologi, ipsi Prophetæ, ipsi Doctores probitatis atque pietatis. Quicumque secundum illos fapuit & vixit, non secundum hoqu'une même bouche & une même langue; & leur accord, foit entre eux, foit avec eux - mêmes, fur tous les points, est aussi parfait que ferme & inaltérable, quoiqu'ils aient écrit en divers temps & en divers lieux.

Mais pour ce Peuple & cette Cité, ces Israelites, à qusta parole de Dieu a été confiée, ils n'ont jamais confondu les faux Prophetes avec les véritables; mais ils reconnoissoient pour les Auteurs des Ecritures facrées ceux qui étoient paisfaitement d'accord en tout. Ceux - là étoient leurs Philosophes, leurs Sages, leurs Théologiens, leurs Prophetes, leurs Docteurs dans la science de la probité & de la piété. Quiconque a vécu selon leurs maximes, n'a pas vécu selon l'homme, mais selon Dieu, qui pailoit en enx.

mines, sed secundum Deum qui per eos locutus est, sapuit & vixit. S. August. de Civilate Dei, Lab. 18, cap. 41, n. 3, T. 7, p. 523.

dogme qui n'influe sur la pratique des préceptes; aucun précepte qui ne rappelle ou ne suppose la croyance des dogmes, & le culte qui nous est prescrit, est l'expression véritable & solemnelle des uns & des autres.

Non-seulement tout est lié dans la Religion; mais l'édifice qu'elle forme, n'est pas moins étonnant par la multitude & la richesse de ses parties, que par seur accord & leur solidité. La croyance d'un Dieu créateur & rédempteur en est la base & le sondement. De ce principe fécond, découlent tous les devoirs de l'homme, les regles qui en dirigent la pratique, les motifs qui le portent à les remplir, les moyens que la Providence lui a ménagés pour y être fidele, les récompenses & les peines attachées à sa fidélité & à sa désobéissance. De quel genre de secours & de lumieres peut-il avoir besoin, que la Religion ne soit prête à lui fournir? Elle satisfait aux questions sur la Divinité; elle développe les dissérens rapports de l'homme. Il n'est aucune action de la vie qu'elle ne regle ou ne fanctifie; elle sussit à tous les états, à toutes les conditions, à tous les évenemens; elle embrasse le ciel & la terre, ce qui est fini & ce qui ne l'est pas, le temps & l'éternité. Qu'on nous cite dans les opinions des hommes, un corps de doctrine aussi bien lié dans toutes ses parties, aussi étendu, aussi universel; & alors, suivant la pensée de Lactance, (1) ce corps de doctrine ne pourra être dissérent

<sup>(1)</sup> Quam summam quia Phi- C'est parce que les Philosophes n'ont lojophi non comprehenderunt; pu établir ce corps de Doctrine, qu'ils

de celui que présente la Religion. Les routes de l'errear sont infinies; mais le sentier de la vérité est unique; & celui qui, pour la connoître, ajoute ce même Désenseur de la Foi, compte sur ses propres forces, ressemble au Pilote (1) imprudent, qui né-

nec veritatem comprehendere potuerunt, quamvis ea fere, 'quibus fumma ipfa constat, & viderint & explicaverint. Sed diversi, ac diverse illa omnia protulerunt, non anneclentes nec causas rerum, nec consequentias, nec rationes.... Dum contradicendi studio insaniunt, dum sua etiam falsa desendunt : aliorum etiam vera fubveitunt. . . . Quòd fi extitisset aliquis, qui veritatem sparsam per singulos, per sectasque disfusam colligeret in unum, ac redigeret in corpus; is profectò non dissentiret à nobis. Sed hoc nemo facere, nisi veri peritus, ac sciens, potest. Verùm autem nonnisi ejus scire est, qui sit doctus à Deo Lactant de VIta beata, Lib. 7, n. 7, p. 669.

(1) Hac est via, quam Philofophi quarunt; sed ideò non inveniunt, quia in terra potiùs
ubi apparere non potest, quarunt.
Litant ergo velut in mari magno, nec quò serantur, intelligunt, quia nec viam cernunt,
nec Ducem sequuntur. Eddem
nanque ratione hanc vitæ viam
quari oportet, quà in alto iter
navibus quaritur; qua nisi aliquod cali lumen observent, in-

n'ont pu connoître la vérité. Ce n'est pas qu'ils n'aient vu & développé la plupart des choses dont ce corps de doctrine est composé; mais chacun d'eux les a énoncées & établies d'une manière différente : aucun d'eux ne les a liées ensemble, en rapprochant les causes des effets. & les principes des conféquences; tous fe sont liviés à la passion aveugle & insensée de contredue, de soutenir toutes leurs opinions, même les plus fausses, & de comhattre toutes celles de leurs adverfaires, quelque viaies d'ailleurs qu'elles pussient être..... S'il y avoit eu pai mi eux quelqu'un affez fage & affez éclairé pour rassembler toutes les vérités épaises, & les rédiger en un feul corps, fa doctrine cût été ennerement conforme à la nôtre; mais cela ne pouvoit être fait que par celui qui eût possédé la véritable science; & la véritable feience est uniquement le partage de ceux que Dieu luimême a daigné instruire.

Telle est la voie que les Philosophes cherchent, mais qu'ils ne trouvent point, parce que c'est uniquement sur la terre qu'ils la cherchent, & que tien sur la terre ne peut la leur indiquer : ils s'égarent donc, comme s'ils navigeoient sur une mer vaste & inconnue; & comme d'un côté ils ne voient point leur route, & que de l'autre ils ne suivent point de guide, ils ne sevent dans quel leu ils sont emportés. La même vaison qu'ont les Pilotes de chercher leur voute dans le

glige de lire dans le ciel la ligne de sa route qui y est tracée, & qui, bientôt errant au gré des courans & des vents opposés, est puni de sa témérité par un triste nau-

frage.

En effet, N. C. T. F. la raison, comme le remarque Saint Thomas, (1) est un des moyens que Dieu nous a donnés pour discerner la vérité. Mais semblable à ces eaux bienfaisantes que l'industrie des hommes a ramassées pour répandre la richesse & l'abondance, & qui venant à rompre les digues salutaires qui les retiennent, portent par-tout la terreur & la désolation, elle s'égare & nous perd, si usurpant le droit de tout connoître, elle ose franchir les limites que la providence lui a marquées.

Il est possible à la raison humaine de se convaincre de l'existence d'un Être suprême : les Cieux en racontent la gloire ; (2) de la dissérence essentielle de l'esprit & de la matiere : un sentiment intérieur en avertit ; de la distinction du bien & du mal : la conscience

certis cursibus vagantur. Id. de vero Cultu, Lib. 6, n. 8, p. 569.

(1) Est autem in his quæ de Deo consitemur, duplex veritatis modus; quædam namque vera sunt de Deo quæ omnem sacultatem humanæ rationis excedunt.. quædam vera sunt ad quæ etiam ratio naturalis pertingere potest. S. Thom. contra Genules, Lib. 1, cap 3.

(2) Cæli enarrant gloriam Dei. Pfalm. 18, v. 1. ciel nous oblige à y chercher celle que nous devons fuivre dans cette vie; dès qu'ils cessent d'appercevoir quelque lumicredans le ciel, leur course devient incertaine, & sujette à toutes sortes d'écarts.

Notre croyance concernant la nature divine, renferme deux fortes de vérités, les unes font fupérieures & inaccessibles à la raison humaine, & on peut parvenir à la connoissance des autres par la seule lumière naturelle.

Les Cieux racontent la gloire de Dieu.

répugne à les confondre. Il est possible à la raison de connoître en partie les devoirs auxquels l'homme doit être fidele; il en est plusieurs que l'éducation, les loix, l'intérêt même suffisent pour indiquer. Mais, lorsqu'il s'agit de développer les attributs de la Divinité, de concilier l'imperfection apparente de ses ouvrages avec la sublime perfection de ses desseins, l'inégale distribution des biens & des talens avec l'universalité de la providence ; lorsqu'il s'agit d'expliquer ce double mouvement de notre ame qui la porte à la vertu, & l'entraîne vers le vice, ces rapports multipliés de l'homme qui sont les principes d'autant de devoirs différens, l'accord & la variété des loix qui lui sont imposées ; lorsqu'il s'agit de mettre au jour les principes de ces loix, les motifs sur lesquels elles font appuyées, la sanction qui les accompagne : c'est alors que la fagesse humaine est forcée d'avouer ellemême sa foiblesse. [ 1 ] Une légere teinture de la Phi-

(1) Providentiam quippe divinam sine ista universali via liberandae animae genus humanum relinquere potuisse non credit (Porphyrius) S. Aug. de Civ. Dei, Lib. 10, cap. 32, n. 1, T. 7, p. 268.

Nulla est humana sapientia, si per se ad notionem veri, scientiamque nitatur; quoniam mens hominis cum fragili corpore illigata, & in tenebroso domicilio inclusa, neque liberius evagari, neque clarius perspicere veritatatem potest, cujus notio divina conditionis est. Deo enim soli opera sua nota sunt; homo auPorphire ne croit pas que la Providence divine ait pu laisser ignorer aux hommes cette voie universelle de la délivrance de l'ame.

La fagesse humaine est fausse, si elle ne sait usage que de ses propies sorces, pour pai venir à la connoissance de la véirié: l'ame, liée à un corps fragile, & ensermée dans une demeure ténèbreuse, ne pent, ni se porter librement sur tous les objets, ni appercevoir assez clairement la véissé, dont la connoissance est le pai tage de la nature divine; car Dieu seul connoit ses œuvres: l'homme ne losophie,

losophie, (1) dit un Génie de son siecle, peut éloigner de Dieu; une connoissance approfondie ramene à la Religion. Plus l'homme résléchit, plus il sent son insuffisance, & le vuide qui reste au tour de lui, après les plus prosondes méditations, est la preuve la plus certaine du besoin qu'il a d'un secours supérieur qui l'éclaire & le soutienne.

Ce n'est pas, N. T. C. F. que la Religion leve entierement le voile qui nous dérobe les secrets de la Providence. Nous devons dire avec l'Apôtre (2), que nous ne connoissons qu'en partie, & que les jugemens du Seigneur sont impénétrables, & ses voies incompréhensibles. Mais ce qui nous importe, n'est pas de tout connoître & de tout comprendre; c'est de sçavoir ce que nous devons croire, & de le sçavoir avec assurance; & c'est là le double objet que la raison ne peut remplir. Pour celui qui n'est conduit que par ses lumieres, l'objection qui n'est pas détruite, rend presque toujours

tem non cogitando, aut disputando assequi eam potest; sed discendo & audiendo ab eo, qui scire solus potest, & docere. Lact, de Vita beata. Lib. 7 n. 2, p.

(1) Quin potius certissimum est, atque experientia comprobatum, leves gustus in Philosophia movere sortasse ad Atheismum, sed pleniores haustus ad Religionem reducere Baco. de augm. scient Lib 1, p 5.

(2) Nunc cognosco ex parte.

1. Counth cap 13, v 12
Quàm incomprehensibilia sunt
judicia ejus, & investigabiles viæ
ejus! Rom. cap. 11, v. 33.

peut donc parvenir à la vérité, ni par le raisonnement, ni par la dispute; mais par son attention à écouter celui à qui seul appartient la science & le pouvoir de la communiquer par l'instruction.

C'est une chose très-certaine & prouvée par l'expérience, que si des connoisfances superficielles en Philosophie peuvent faire tomber dans l'Athérime, des connoissances profondes dans la même science, ramenent à la Religion.

Je ne connois maintenant qu'imparfaitement.

Que ses Jugemens sont incompréhensables, & ses voies impénériables!

la preuve incertaine. Pour celui qui est éclairé par la Révélation, la supériorité de la preuve rend l'objection vaine, lors même qu'il ne la résout pas. La raison n'a qu'une certaine portée qu'elle ne peut passer. Tout ce qui est au-dessus d'elle l'étonne. La Révélation éleve nos idées, & ne connoît de bornes que celles qu'il nous est utile de respecter. L'une s'arrête sans suffire à nos befoins les plus essentiels. Si l'autre laisse encore des énigmes, (1) ce n'est que sur les objets que notre foible vue ne pourroit supporter. L'une & l'autre sont des bienfaits du Ciel (2), & des secours pour nous conduire. Mais si l'homme présomptueux ne consulte que la raison; s'il néglige d'y joindre la Révélation, il se précipite d'égaremens en égaremens, & chacun de ses pas est marqué par ses écarts.

C'est ce que reprochoient avec la plus grande force, aux Paiens, les premiers Apologistes de la Religion [3], & leurs reproches ne s'adressoient pas seulement

(1) Videmus nunc per speculum in ænigmate. 2. Co1. cap.

13, V. 12.

Nous ne voyons maintenant que comme en un miroir & en des énigmes.

Nons devons nous occuper de la recherche de la véritable Religion & de la véritable sagesse, puisque ces deux choses font inféparables.

3, n. 30, p. 343. (3) Tertullien, Lactance, Justin, Arnobe, Athénagore, Saint Clément d'Alexandrie, Origene, Saint Augustin, dans la Cité de Dieu, sont remplis de ces reproches; & on peut juger du fondement de ces reproches par ce qu'en dit Bayle lui - même, dans ses pensées sur la Comete. Tom. 3, pag. 124 " On feroit tenté de prendre tout cela pour des calom-, mes , intentées contre le genie humain ; cependant il n'est que trop , vrai , à la honte de l'homme , & à la damnation éternelle de la plus , grande partie des hommes, que les Livies des anciens Peres ne réfutent , que des erreurs très - réelles, & qui ont même trouvé des défenseurs ", parmi les Sçavans. ",

<sup>(2)</sup> Ad veram nobis Religionem sapientiamque veniendum est, quoniam est utrumque conjunctum. Lact, de falsa Sapient, Lib.

à la multitude, mais aux Philosophes même, dont Saint Justin, après Cicéron [1], accusoit la Théologie d'être aussi ridicule que celle des Poetes, qui faisoit la Religion

des peuples.

Nous ne vous rappellerons point, N. T. C. F. à ces temps réculés. Les incrédules du siecle présent affectent sur les siecles passés, une supériorité qui dédaigne toute comparaison. Mais puisqu'il s'agit de vérités sans le discernement desquelles l'homme ne peut se conduire, n'est-ce pas accuser la raison, que de vanter ses progrès? Des connoissances essentielles dans tous les temps, ne peuvent être assujetties à la marche lente des siecles. Si la raison n'a pas sussi jusqu'à nos jours, elle ne sussit pas encore, & les prétendues découvertes dont les incrédules cherchent à lui faire un trophée, ne peuvent réparer la honte des égaremens dont ils sont forcés de convenir.

Est - il bien vrai d'ailleurs, que cette supériorité

(1) Exposui ferè non Philoso- phori m judicia, sed delirantium fimnia Nic enim multò absurdiora sunt ea, quæ Poetarum vocibus susa, ipsa suavitate no-cuerunt. Cic. Lib. 1, de Nat Deo- 1um, p. 21

Ad hos (Philosophos) tanquam ad murum communitum, confugere foletis, si quis vobis Poctarum de Diis objiciat opiniones Quamobrem cum à veteribus & primis ordiri conveniat; inde incipiam, & cujusque opinionem, multó sand Poetarum Theologia magis rediculum exponam S. Just. ad Græcos Cohort. n. 3, p. 9.

Telles sont les opinions des Philosophes, on, pour mieux dire, leurs rêveries, car valent elles mieux de beaucoup que ces sables que les Poetes ont publées dans un langage d'autant plus dangereux, qu'il étou plan de graces?

C'est parmi ces Philosophes, comme derrière un boulevard, que vous avez contume de vous refugier, lorsqu'on vous oppose les sentimens des Poetes sur les Dieux. Ainsi je commencerai, comme il est convenable, par les plus anciens; & en vous exposant l'opinion de chacun d'eux, je vous prouverai qu'elle est encore plus ridicule que la Théologie des Poetes.

dont se glorisient les incrédules, soit aussi générale qu'ils cherchent à le faire croire? Si les Arts & les Sciences ont été portées à un point de perfection inconnu à nos peres, en est-il de même de la Métaphysique & de la Morale ? Est-il bien vrai, surtout, que les incrédules modernes n'aient donné dans aucun écart dont ils aient à rougir, aux yeux même de la raison? Ne connoître d'autres principes d'obéissance, que la loi impérieuse du plus fort, d'autre regle de conduite que l'intérêt particulier, d'autre agent que la fatalité; regarder la pudeur comme l'invention de la volupté, le libertinage comme indifférent en lui-même, le vice comme le soutien de la société, les plaisirs des sens comme le mobile le plus puissant pour encourager la vertu; se resuser au témoignage de la nature, au cri de la conscience, au concert des peuples qui rendent hommage à la Divinité [1] ..... Nous n'imputons point à la raifon de tels blafphêmes. Mais la Révélation n'est elle pas nécessaire, si ceux qui l'abandonnent, sont capables de pareils égaremens?

Nous ne voulons point cependant rendre notre siecle complice de ces écarts, & nous convenons avec satisfaction, qu'on ne peut lui attribuer les mêmes absurdités, que les Peres reprochoient aux siecles les plus brillans des Grecs & des Romains. Mais est-ce à la raison où à l'Evangile, qu'est due cette étonnante révolution ? Les incrédules, disoit Tertal'ien, se van-

<sup>(1)</sup> Ces erreurs sont parsemées dans plusieurs Livres des Inciédules, & particulierement dans le Livre de l'Esprit & dans celui du Système de la Nature.

tent [ 1 ] d'enseigner les mêmes choses que nous; l'innocence, la justice, la patience, la sobriété, la pudeur; ils oublient qu'ils les ont appriles de nous, & ils imputent à la Philosophie ce qu'ils sont obligés d'emprunter de la Religion. C'est ce que fait encore aujourdhui l'incrédulité. Parce que la Religion a détruit le culre des Idoles & les impostures de la magie ; parce qu'elle a aboli les fêtes sanglantes du Paganisme, l'esclavage & les coutumes barbares; parce que dans toutes les régions où elle a pénétré, elle a répandu un esprit de paix & de charité, montré le néant des richesses & des honneurs, resserré les liens du fang, & ceux de la société; parce que la fureur de la guerre, le despotifine des Princes, la cruauté des peuples, ont cédé à ses puissantes inspirations ; parce qu'elle a adouci les mœurs, réformé les Loix, policé les Nations; des Ecrivains qui ont puisé leurs instructions dans nos Livres saints, profité des préceptes de l'Evangile, & joui de ses bienfaits, osent en méconnoître la source, & attribuer à une vaine sagesse, ce qui est l'ouvrage de la Sagesse Divine?

Pourquoi donc, si la raison humaine est si puissante

L'incrédulité, jalouse du bien que l'usage & le commerce de la vie l'ont forcé de reconnoître dans la Religion Chrétienne, affecte de la regarder, non comme l'ouvrage de Dieu, mais comme une sorte de Philosophie. Les Philosophies, dit-elle, donnent les mêmes confeils & les mêmes leçons, & sont profession, comme les Chrétiens, d'innocence, de justice, de patience, de sobriété, & de chasseté

<sup>(1)</sup> Interim incredulitas dum de bono sectæ hujus (Christianæ) obducitur, quod usu jam, & de commercio innotuit: non utique divinum negotium existimat, sed magis Philosophiæ genus Eadem, inquit, & Philosophimonent, & prositentur, innocentiam, justitiam, patientiam, sobrietatem, pudicitiam. Tertull. Apolog. cap. 46.

ces fables & ces absurdités, dont elle rougit aujourdhui, n'ont-elles été proscrites que par la prédication de l'Evangile? Pourquoi subsistent-elles encore en partie parmi les peuples qui ne sont point éclairés par la lumiere de la Foi? Pourquoi chez ces peuples, les principes les plus simples de la loi naturelle, sont-ils souvent méconnus, & les actions contraires à cette même loi, adoptées & érigées en préceptes ? Saint Paul disoit aux Sages assemblés à Athenes : En parcourant votre Ville, j'ai apperçu un Autel avec cette Inscription: AU DIEU INconnu: Ce Dieu que vous ne connoissez pas, c'est celui que je vous annonce : il a fait le Ciel & la Terre, il a marqué la durée des temps, déterminé le cours des astres, donné des loix aux élémens, & nous sommes les premiers ouvrages de ses mains. Nous ne lui sommes pas moins redevables, N. TR. CH. FR. des changemens inespérés, qui dans l'ordre moral & dans l'ordre politique, font notre gloire & notre bonheur. En tirant le genre humain de l'ignorance & de l'erreur, il semble que la Providence l'ait une seconde sois tiré du néant. Heureux par les biens qu'a produits la Religion, gardons-nous [1] d'en méconnoître l'auteur, & d'ajou-

<sup>(1)</sup> Præteriens .... inveni & aram, in qua scriptum erat: Ignoto Deo Quod ergo ignorantes colitis, hoc ego annuntio vobis.

Deus, qui fecit mundum & omnia que in eo funt, hic cæli & terræ cùm sit Dominus.... cùm ipse det omnibus vitam, & inspirationem, & omnia. Act. Apost. c. 17, v. 23, 24.

En passant.....j'ai trouvé un Autel, sur lequel il étoit éaut : Au Dieu inconnu C'est donc ce Dieu que vous alorez, sans le connoître, que je vous annonce

Dieu qui a fait le monde, & tout ce qui est dans le monde, étant le Seigneur du ciel & de la terre .... il donne à tous la vie, la respiration, & toutes chofes.

ter la plus folle présomption à la plus noire ingratitude.

Les écarts de la raison, & les bornes qui lui sont prescrites, ne sont pas les seules preuves de son insuffisance. Si l'étude des vérités célestes, [1] disoit Saint Thomas, étoit laissée aux seules lumieres de la raison, il en résulteroit trois inconvéniens: le premier, que peu de personnes en auroient la connoissance; le second, que ceux même qui l'auroient, ne l'acquerroient que fort tard; le troisieme, qu'il s'y mêleroit presque toujours des saussets & des erreurs.

En effet, les incrédules n'oseront pas prétendre que toute personne indifféremment puisse atteindre aux connoissances dont ils font gloire. Ils insistent avec trop de force sur les préjugés des hommes, sur leur ignorance &

cando. Sanet. Thom. Lib. 1. contra Gentiles, cap 4.

<sup>(1)</sup> Sequerentur tria inconvenientia, si hujus vėritas solummodo rationi inquirenda relingueretur Unum est quod paucis hominibus Dei cognitio inesset, à fructu enim studiosæ inquisitionis ...plurimi impediuntur tribus de causis, quidam siquidem propter complexionis indispositionem .... quidam verò impediuntur necessitate rei familiaris.. quidam autem impediuntur pigrītiā...Secundum inconveniens est, quod illi qui ad prædictæ veritatis cognitionem vel inventionem pervenirent, vix post longum tempus pertingerent.. . Tertium inconveniens eft, quod inveftigationi rationis humanæ plerumque falsitas admiscetur propter debilitatem intellecilis nostri in judi-

Si la vérité étoit abandonnée aux feules recherches de la raison, il s'ensuivroit trois inconvéniens : le premier feroit que la connoissance de Dieu ne teroit le partage que d'un petit nombre d'hommes; car trois chofes, fcavoir, la pauvreté, la paresse & une complexion soible, mettent le plus grand nombre hors d'état de s'appliquer utilement à des recherches relatives aux fciences : le fecond inconvénient foroit que ceux d'entre les hommes qui pourroient parvenir à la connoissance de la vérité, n'y parviendicient que foit tard, & après une longue fuite d'années, employées à l'étude : le troisseme consiste en ce que telle est la foiblesse de l'entendement humain, qu'il y a pour l'ordinaire beaucoup d'erreurs mêlées dans les découvertes que fait la raison.

leur foiblesse, pour supposer que le peuple incapable d'application & d'étude, ou que l'homme du monde toujours distrait par ses occupations & ses plaisirs, puisse donner le temps nécessaire à la recherche de la vérité, & parvenir à la connoître. Elle sera donc réservée à la feule classe des gens sçavans & instruits. Il faudra avoir reçu du Ciel des talens supérieurs, abandonner les fonctions de la vie civile, se livrer entierement à l'étude & à la discussion, pour sçavoir ce qu'on doit croire & ce qu'on doit faire; & celui même qui aura le temps & la capacité nécessaires, quand pourra-t-il s'assurer d'avoir trouvé la vérité? Les plus belles années de sa vie s'écouleront dans l'incertitude & dans la recherche; &, fuivant la pensée de Lactance, [1] les Docteurs eux-mêmes feront consumés de vieillesse, lorsqu'ils auront appris comment ils doivent vivre.

Combien peu d'ailleurs pourront se promettre de ne s'être pas trompés ? Et si l'homme de génie s'égare, quelle consiance l'homme simple & grossier pourra-t-il avoir en ses propres lumieres ? On ne peut douter que les vérités les plus essentielles n'aient des apparences de dissicultés qu'il faut résoudre. On ne peut douter que sur les objets les plus simples, il n'y ait entre les hommes les plus instruits des contradictions qu'il faut concilier. On ne peut douter ensin que la pratique des devoirs les plus indispensables, ne trouve dans le cœur de l'homme & dans

Les Docteurs eux-mêmes s'étant vus consumés de vieillesse, ou même étant morts, avant qu'ils euslent determiné de quelle manière ils devoient vivre.

<sup>(1)</sup> Cùm ipsi Doctores ante suerint senectute, ac morte consecti, quàm constituerint, quomodo vivi deceat. Lact de salsa sapient. L. 3, n. 14, p. 279.

les circonstances extérieures, des obstacles qu'il faut furmonter. Or, quelle peut être la force de la raison pour fixer l'homme foible & inconstant que tout séduit, ou pour en imposer à l'homme présomptueux, qui se séduit lui-même? De quel droit un homme peut-il exiger qu'un autre se soumette à son opinion? » Les pré» ceptes des hommes, dit Lactance, n'ont point de for» ce, parce qu'ils manquent d'autorité. Personne ne
» croit, parce que celui qui écoute, s'estime autant
» que celui qui parle.

La raison n'est donc point, N. T. C. F. un moyen suffisant pour éclairer l'homme & pour le conduire. Mais si un autre moyen est nécessaire, il existe. La Providence n'a pu nous abandonner sans guide; & puisque la sagesse [2] du monde est vaine, il a fallu qu'une lumiere surna-

turelle vînt à notre secours.

Quoi donc Est-ce qu'ils ne prescrivent rien de semblable. On ne peut leur faire ce reproche; on doit même convenir qu'ils s'approchent souvent de la venté dans les obligations musupliées qu'ils imposent aux hommes; mais leurs préceptes sont sans soice, parce qu'ils sont purement humains, & qu'ils ne sont point revêtus de cette autorité supérieure qui est l'autorité divine. Ainsi personne ne croit & ne veut se soumette, parce que celui qui écoute ne voit que son égal & son semblable dans celui qui ordonne.

Le monde avec sa sagesse, n'ayant point connu Dieu dans les ouvrages de sa sagesse, il lui a plu de sauver par la sobre de la prédication, ceux qui croi-

roient en Ini.

<sup>(1)</sup> Quid ergo? Nihil-ne illi simile præcipiunt? Imó per multa: & ad verum frequenter accedunt, sed nihil ponderis habentilla præcepta, quia sunt humana; & autoritate majori, id est divinà il'à, carent Nemo igitur credit; quia tam se hominem putat esse, qui audit; quàm est ille, qui præcipit Lact. de fall. fab. Lib. 3, n. 27 p. 330.

<sup>(1)</sup> Nam quia in Dei sapientia non cognovit mundus per sapientiam Deum, placuit Deo per sultitiam prædicationis salvos sacere credentes. Ad Cor. 1, cap. 1, v. 21.

Il est vrai que l'homme peut & doit examiner, si ce qu'on lui annonce au nom du Seigneur est véritablement sa parole. Mais quelle différence entre cette discussion d'un simple fait facile à éclaircir, & toutes celles qu'entraîne la recherche de la vérité au tribunal de la raifon abandonnée à elle-même! Plus ce fait est important, plus le Ciel nous a ménagé des moyens de le conftater. Il semble que la certitude de la révélation se manifeste à tous les sens de l'homme & à toutes les facultés de fon ame. Faits extraordinaires & miraculeux; prédictions justifiées par l'évenement ; promesses de l'ancienne Alliance accomplies; caractere divin du Messie ; ébranlement de la nature au moment de sa mort; témoignages non équivoques de sa résurrection; choix des Apôtres; conversion éclatante de l'univers; incrédulité perfévérante des Juiss; constance inébranlable des Martyrs; enchaînement sublime de la doctrine ; excellence des préceptes ; perpétuité de l'enseignement : il n'est point de genre de preuves que la Religion ne réunisse en sa faveur ; point de genre d'esprit auquel quelqu'une de ces preuves ne puisse être sensible. Toutes sont victorieuses par elles-mêmes; toutes se prêtent un mutuel appui, & telle est leur force, qu'on ne peut s'y refuser, sans introduire le Pyrrhonisme, & détruire tout principe de certitude : & lorsque ce fait unique est constaté, lorsque l'homme est sur que Dieu a parlé, que peut-il lui rester encore à desirer?

La voix du Seigneur dissipe les nuages : (1) elle épargne à l'esprit humain des méditations longues, pénibles

<sup>(</sup>t) Et mandavit nubibus de- Et il commanda aux nuées, qui étoient super. Pl. 77, v. 27.

& infructueuses; elle l'affranchit des ténebres de l'ignorance, des perplexités, du doute, de la crainte de la séduction; elle lui rend sensibles les vérités les plus inaccessibles à la raison. Ce que les occupations du plus grand nombre des hommes ne leur permettent pas de rechercher avec application; [1] ce que l'homme le plus instruit ne peut atteindre par ses recherches, devient simple & familier à celui qui est éclairé par la foi. Cicéron [2] ne sçavoit que penser de la Divinité: Socrate (3) ignoroit quel étoit le culte qu'on devoit lui rendre : Séneque ne voyoit qu'incertitude fur la nature de l'ame : les plus grands Génies se sont épuisés fur la différence du bien & du mal, sur les premieres notions du droit naturel, sur celles de la vertu.... Un simple sidele est plus instruit sur tous ces objets. Il n'est point d'Artisan parmi nous, disoit Tertullien, (4) qui ne connoisse Dieu, & ne soit en état de le faire connoître. Le Catéchisme le plus abrégé donne

Il n'y a rien de si difficile & de si obscur, que ce qui regarde la nature des Dieux.

C'est pourquoi il est nécessaire d'attendre qu'on nous ait appris de quelle maniere nous devons nous comporter à l'égard de Dien & à l'égard des hommes.

Il n'est point d'Artisan chrétien qui ne connoisse Dieu, & qui ne soit en état de le faire connoître aux autres.

<sup>(</sup>t) Puisque ni les nécessités de la vie, ni l'infirmité des hommes ne permettent qu'à un petit nombre de personnes de s'appliquer à l'étude; quel moyen pouvoit-on trouver plus capable de profiter à tout le reste du monde, que ce-lui que Jésus - Chuist a voulu qu'on employât pour la conversion des peuples? Origene, contre Celse, L. I, traduction de Bouchereau.

<sup>(2)</sup> Perobscura quastio est de natura Deorum. Cic. de nat. Deorum, Lib 1, p 5.

<sup>(3)</sup> Quare necesse est expectare, donec discatur quemadmodum ad Deum atque ad homines habere se deceat Plato, L 2, Alcibiad. Mars Frin, interpret vers sin

<sup>(4)</sup> Deum quilibet opifex christianus & invenit & oftendit, Tertull. Apolog cap. 46.

des idées plus sublimes de la Divinité, de notre destinée, de nos devoirs; il présente un corps de doctrine plus complet que les Traités de Morale & de Métaphysique des incrédules les plus accrédités; & ce corps de doctrine n'est pas, comme les systèmes humains, dépourvu d'autorité. Dès qu'il est certain que Dieu a parlé, comment l'homme pourroit - il ne pas se soumettre? Ce qu'il croit sur la parole du Seigneur, ne peut être, ni préjugé, ni illusion. Les mysteres même ne peuvent arrêter sa croyance. Si la raison en est étonnée, ne le feroit-elle pas encore davantage que Dieu eût pu vouloir l'induire en erreur?

Non-feulement Dieu parle lui-même aux hommes par la Révélation, mais il les inspire & les anime. L'attente d'une autre vie , celle des peines & des récompenses éternelles, l'exemple de notre divin Libérateur, les canaux différens qui communiquent sa grace, sa mort qui en est la source séconde & le sceau de ses promesses, tout conspire dans la Religion à élever l'homme au-dessus de lui - même, & à lui rendre facile ce qu'elle commande. Exempte de toute erreur, supérieure à toutes les inventions des hommes, montrant la route & donnant la force de la suivre, la Révélation est propre à tous les hommes; elle ne se manifeste pas moins aux petits & aux simples, (1) qu'aux sages & aux sçavans. C'est, suivant l'expression d'Origene, un soleil bien-

<sup>(1)</sup> Abscondisti hæc à sapientibus & prudentibus, & revelaf-ti ea parvulis. S. Matth. cap. 11 , V. 25.

Vous avez caché ces choses aux fages du fiecle, & vous les avez révélées aux petits.

faisant qui se leve sans distinction pour toutes les parties du monde ; c'est celui qu'annonce le Précurseur de Jésus-Christ, (1) & qui est venu d'en haut pour éclairer ceux qui sont assis dans les ténebres & dans l'ombre de la mort, & pour conduire nos pas dans le

chemin de la paix.

Mais si la Révélation nous est nécessaire; si elle est le seul guide qui puisse nous suffire, & le guide le plus sûr que nous puissions avoir; si l'incrédulité, au contraire, ne nous offre que variations, erreurs, incertitudes, que deviennent les projets audacieux des incrédules? Ils se vantent d'éclairer l'homme, & ils l'égarent; de le rendre supérieur aux préjugés, & ils lui enlevent le seul moyen d'être ferme dans sa croyance; de l'amener à la vérité; & non-seulement ils l'en éloignent, mais ils nuisent encore à son bonheur.

Si l'homme n'avoit ni desirs inquiets, ni passions tyranniques & importunes; si les avantages qu'il recherche ne trompoient jamais ses espérances; si, après avoir obtenu ce qu'il desire, il ne desiroit pas encore; si la crainte, la gêne, l'incertitude ne venoient pas sans cesse troubler ses plus apparentes satisfactions; si l'âge, les insirmités, les chagrins, des évenemens inattendus ne détruisoient pas habituellement le charme imposteur qui peut le séduire; il pourroit peut-être, endormi par ce calme trompeur, imaginer qu'il n'a besoin que de

<sup>(1)</sup> Oriens ex alto illuminare his qui in tenebris & in umbra mortis fedent, ad dirigendos pedes nostros in viam pacis. Luc. cap. 1. y. 78 & 79.

Se levant du haut des cieux pour éclairer ceux qui font affis dans les ténebres & dans l'ombre de la mort, & duiger nos pas dans la voie de la paix.

lui-même pour être heureux, & que ses sentimens sur les vérités de la Religion sont inutiles & étrangeres à son bonheur.

Mais qu'il s'en faut que la paix & le contentement foient aussi universellement répandus! Tout est vanité & peine d'esprit, (1) dit le Sage; un joug pesant a été imposé sur les enfans d'Adam. Le plus grand nombre d'entre eux gémit dans l'indigence & dans la douleur. Si au milieu de la détresse générale, il s'en trouve quelques - uns qui semblent comblés des avantages de la fortune, ce qu'ils possedent ne les console pas de ce qui leur manque. La possession d'un bien entraîne la privation d'un autre; les remords sont à la fuite du plaisir; les revers à côté des graces & des honneurs; un évenement heureux n'arrive presque jamais sans être suivi d'un évenement sacheux qui en corrompt la joie; ce qui fait le bonheur d'un seul, fait souvent le malheur d'un grand nombre. Envain la fortune se présente à nous sur la terre ; elle se refuse presque toujours à nos efforts, & ceux qu'elle savorise, ne sçavent pas en jouir, ou en éprouvent l'inconftance.

L'homme est-il donc né pour être malheureux? Ses jours doivent - ils s'écouler dans la tristesse & dans l'amertume? & la vie ne seroit-elle qu'un présent funeste de la Providence? Ecartons loin de nous, N. T. C. F.

Tout est vanité sur la terre & affliction d'esprit.

Un joug pesant accable les enfans d'Adam depuis le jour de leur naissance jus-qu'à celui de leur mort.

<sup>(1)</sup> Ecce universa vanitas & afflictio spiritus. Eccl. c. 1 v 14 Jugum grave super filios Adam à die exitus de ventre matris eorum usque in diem sepulturæ. Eccl. c. 40. v. 1.

une pensée aussi injurieuse à la bonté divine. Le desir d'être heureux, ce sentiment si vis, si général, si prosondément gravé dans nos ames, n'est point le fruit d'un instinct aveugle & trompeur. Le bonheur est entre nos mains; mais la Religion seule nous en fait jouir, & ce n'est que dans son sein que nous pouvons trouver les remedes aux maux qui nous af-

fligent.

Elle nous apprend que nous ne sommes que voyageurs sur la terre; qu'une autre patrie nous attend; que
les biens de ce monde sont fragiles & périssables; mais
qu'il en est d'une éternelle durée, (1) que Dieu promet à ceux qui sont sideles à ses commandemens. Elle nous apprend que la partie la plus noble de nousmêmes survit à notre apparente destruction: que sa
véritable demeure est dans le Ciel, & que celui qui
a ressuscité Jésus-Christ d'entre les morts, nous fera
ressusciter avec lui, (2) & participer à sa gloire. Elle
nous apprend que les infirmités, les malheurs & les
disgraces sont des épreuves, qui augmentant le mérite
du juste, augmenteront aussi sa récompense; que
Dieu nous chérit lors même qu'il nous afslige, (3)

Tandis que nous ne considérons point les choses visibles, mais les invisibles; parce que les choses visibles font temporelles, mais les invisibles sont éternelles.

Sçachant que celui qui a ressuscité Jésus, nous ressussitera aussi avec Jésus, & nous sera comparoître avec vous en sa présence

Car le moment si court & si lé-

<sup>(1)</sup> Non contemplantibus nobis quæ videntur, sed quæ non videntur. Quæ enim videntur, temporalia sunt, quæ autem non videntur, æterna sunt. 2. Cor. cap 4, v. 18

<sup>(2)</sup> Scientes quoniam qui sufcitavit Jesum, & nos cum Jesu suscitabit, & constituet vobiscum. Ibid v. 14.

<sup>(3)</sup> Id enim quod in præsenti

& que souvent les apparences de bonheur dont s'enivrent les méchans, sont les plus cruels châtimens de sa justice. Elle nous apprend ensin que la mort n'est que le passage du temps à l'éternité; (1) que c'est dans cette éternité qu'est le véritable siège du bonheur; qu'un Dieu Sauveur est venu sur la terre, & (2) s'est immolé pour nous rendre capables d'en jouir.

La croyance d'un Dieu vengeur du crime & rémunérateur de la vertu, l'idée sublime de la Providence, la certitude d'une vie éternelle, cette pensée, qu'un Dieu est mort pour notre rédemption; voilà le contrepoids puissant que la Religion oppose à la sougue des passions & à l'inconstance des évenemens. Peut - il être de vrais malheurs pour celui qui croit sou ame immortelle, [3] & ses sautes expiées par le Dieu même qui doit les juger ? Ces idées consolantes sou-

est momentaneum, & leve tribulationis nostræ, supra modum in sublimitate æternum gloriæ pondus operatur in nobis. lb. v. 17.

(1) Oportet enim corruptibile hoc induere incorruptionem, & mortale hoc induere immortalitatem. 1. Corinth. cap. 15,

(2) Qui traditus est propter delicta nostra, & resurrexit propter justificationem nostram. Rom. cap 4, v. 15.

(3) Immortalitatis pulchrum est medicamentum... pulcher hymnus Dei, homo immortalis qui sussitià ædisicatur. S. Clem. Alexand. Orat. adhort, ad Gent. vers. sin.

ger des afflictions que nous fouffrons en cette vie, produit en nous le poids éternel d'une fouveraine & incomparable gloire.

Car il faut que le corps corruptible foit revêtu de l'incorruptibilité, & que ce corps mortel, foit revêtu de l'immortalité.

Il a été livré à la mort pour nos péchés, & il est ressuscité pour notre justification.

C'est un remede bien beau, bien magnisique que l'immortalité.... c'est un bel éloge de la bonté divine, que l'homme juste & immortel. tiennent le Chrétien dans tous les instans de sa vie. Si le Ciel répand sur lui quelques - uns des biens que les hommes recherchent, il sçait en jouir, parce qu'il n'en abuse pas; si le Ciel les lui enleve, il ne s'en plaint pas, parce qu'il en connoît la vanité. La prospérité ne peut l'éblouir, l'adversité ne peut l'abattre. Revers, disgraces, humiliations, infirmités, aucun évenement ne frappe son ame d'un coup douloureux, que la pensée d'un Dieu juste & miséricordieux ne la soulage: & lorsque la mort vient le séparer de tout ce qu'il a de plus cher, elle le trouve plein de l'immortalité, & soupirant après le moment qui va le réunir à son Créateur.

A ces promesses, à ces espérances, à ces consolations, que peut substituer l'incrédulité? Des idées stériles d'ordre & de rapports que le plus grand nombre des hommes ne peut saisir; l'empire fatal de la nécessité qui ne fait qu'aggraver les maux, en les supposant sans remede; une indifférence storque, qui ne peut convenir qu'à des êtres infensibles; de vaines confidérations dont la fragile impression cede au moindre évenement malheureux. O vous, qui osez douter des vues bienfaisantes de la Providence & du miracle sublime de notre rédemption, venez donc offrir vos froides consolations à ce misérable habitant de la campagne, qui achete, à la fueur de son front, le soible aliment qui prolonge ses tristes jours; à cette mere infortunée, à qui le Ciel a donné un cœur sensible, des enfans à élever & nul secours à leur offrir ; à cet homme puissant qui a étonné l'Univers par sa chûte, comme il l'avoit étonné par son élevation; à cet homme de plaisirs, à qui il ne reste que des remords dévorans & de cruelles infirmités; à ce malade languissant, qui ne sçait que choisir entre les dangers des remedes & ceux de la maladie, entre les douleurs qui retardent le moment de sa mort, ou celles qui l'accélerent.....

Dites à celui qui manque de tout, qu'il n'est point d'autres biens que ceux qu'on possede sur la terre; à celui dont la maladie & la débauche ont affoibli les sens, qu'il ne peut être heureux que lorsqu'ils seront satisfaits. Dites à celui qui est la victime de la fraude & de l'injustice, que l'intérêt doit être le premier mobile de l'homme, & que tout est dans l'ordre, lorsque les vues de cet intérêt sont remplies. Dites sur-tout à ce malheureux étendu sur le lit de la mort, qu'elle emporte avec elle une destruction totale, que le néant va devenir son partage, qu'il perd tout & n'a rien à espérer....

Non - seulement , N. T. C. F. l'irréligion ne tarit pas les larmes de l'infortune ; sa doctrine les rend encore plus ameres. Que ceux qui bornent notre existence à cette vie misérable , entendent bien peu leurs intérêts ! S'ils se resusent à l'horreur naturelle que l'homme a pour le néant ; au desir insatiable qu'il a de se survivre ; au sentiment rapide , par lequel il semble s'élancer vers une autre vie : s'ils ne voient pas combien la pensée de l'immortalité éleve le courage , soutient la probité , enhardit aux actions utiles & généreuses : s'ils osent penser que la matiere est immortelle , & que l'ame seule ne l'est pas ; révoquer en doute le néant dont Dieu nous a tirés , & supposer

que la mort nous y replonge; nier la création de l'homme, & croire à son anéantissement; qu'ils consultent au moins ce desir d'être heureux, qui anime tous les hommes. Toujours renaissant, jamais satissait, il n'est éteint, ni par la privation, ni par la jouissance. D'où peut donc venir cette contrariété perpétuelle entre l'ardeur de nos vœux, & le vuide que nous éprouvons lors même qu'ils sont remplis? D'où peut venir cette dissérence énorme entre le poids accablant des peines & la vanité des plaisirs? D'où peut venir cette succession habituelle de penchans & de desirs, dont l'instant même de la mort ne peut arrêter le cours?

L'éternité seule explique cette énigme. Les contradictions qui nous étonnent, déchirent le voile qui couvroit notre destinée, & cette destinée une sois connue, fait évanouir ce qui nous assilige. La pensée d'une autre vie, dissipe toute illusion; elle met de niveau les grands & les petits, le riche & l'indigent; elle rétablit l'égalité, éteint le suux éclat des biens du monde, ôte aux maux leur amertume, ou donne le courage de les supporter. Nous enlever cette ressource nécessaire, c'est démentir le sentiment intérieur; outrager la Providence, & tout à la sois aggraver nos peines; empoisonner les douceurs même apparentes de la vie, & nous réduire au désespoir.

Si l'incrédulité est obligée de convenir que les espérances d'une autre vie sont la plus douce consolation que l'homme puisse éprouver sur la terre, elle croira peut être en faire le bonheur, en l'assranchissant de la crainte des peines éternelles dont la Religion le menace. Mais pour se délivrer de cette crainte, il faudroit avant tout que

l'incrédule fût pleinement convaincu de ce néant auquel il ose aspirer; car s'il doute, s'il est incertain, il ac-

croît ses frayeurs au lieu de les dissiper.

Les peines d'unc autre vie peuvent être évitées par celui qui les croit; mais celui qui ne les croit pas, ne peut se déguiser, que, si elles existent, elles feront fon partage. Or quelle preuve de dissiper toute obscurité l'incrédulité elle donner de l'anéantissement total de l'homme? Sera - ce son analogie avec les autres êtres? Supérieur à tous, il ne ressemble à aucun. Sera-ce le sentiment moral? il répugne au néant, & en repousse l'idée. L'incrédule dira - t - il que l'éternité est un problême? Il laisse donc l'homme en proie à l'incertitude, an trouble, à la perplexité. La Religion le place entre des peines auxquelles il peut se soustraire, & des récompenses qu'il peut se procurer. L'incrédulité le place entre un néant incertain, & des peines certaines si ce néant est une chimere; elle ne lui ôte que l'espérance d'une autre vie, elle lui en laisse toute la terreur.

Mais à qui d'ailleurs cette terreur peut - elle être importune ? Est - ce à l'homme de bien, qui marche dans les voies du Seigneur, & en observe la loi ? Si une juste désiance de lui - même lui sait considérer avec tremblement les Jugemens de Dieu, la vue des mérites de Jésus-Christ anime son espoir, & la crainte qu'il éprouve, ne nuit point à la douceur de ses espérances. Les peines éternelles ne sont redoutables que pour l'homme irréligieux, qui blasphême le nom du Très-Haut; pour l'homme pécheur, qui viole ses Com-

mandemens; pour l'homme criminel, qui s'abandonne à tous ses penchans désordonnés, envahit le bien d'autrui, attente à la vie de ses freres, sait outrage à leur honneur, ne respecte, ni les mœurs, ni les loix..... Ce n'est donc qu'à son bonheur, ou à celui de l'homme injuste & corrompu, que l'incrédule prétend contribuer. S'il délivre quelques ames de la crainte, (1) ce sont celles auxquelles cette crainte seroit nécessaire; c'est le crime qu'il veut affranchir. Il ne peut ensever à la vertu que des espérances; & ne devroit-il pas rougir de consondre ses intérêts avec ceux du méchant & de l'homme chargé de sorfaits? Ce n'est que pour eux que la pensée de l'éternité est un malheur.

La Religion ne laisse pas cependant le coupable sur la laisse pas cependant le coupable sur la laisse pas en estet, qu'il désespoir. Les incrédules ne disent pas en estet, qu'il soit indissérent à l'homme, même pour son bonheur, d'être vicieux ou vertueux. Ils ne disent pas non-plus que le plus grand nombre des hommes marche dans le sentier de la vertu, & ils avouent volontiers que ceux qui s'en écartent, doivent être punis, au moins

Ils (les Philosophes) sont un crime de la crainte... Il ne faut, ni la détruire, comme le veulent les Stoiciens, ni la tempérer, comme le disent les Péripatéticiens, mais la diriger à son véritable but; & en délivrant l'homme de la crainte, il faut lui laisser celle de Dieu, qui étant bien sondée, détruit toutes les autres craintes.

<sup>(1)</sup> Metum, sen timorem in maximo vitio ponunt... Non evellendus, ut Stoici; neque temperandus timor, ut Peripatetici volunt; sed in veram viam dirigendus est; auserendique sunt metus; sed ità, ut is solus relinquatur, qui quoniam legitimus, ac verus est, solus essicit, ut possint catera omnia non timeri. Lact. Lib. 6, de vero Cult. n. 17. p. 603.

par les remords de leur conscience. Mais quelle ressource peut avoir l'impie, pour se réconcilier avec lui - même, & appaiser ses remords? Doit - il les braver, ou les mépriser? Le vice sera donc sans frein, & la licence sans bornes? Croira - t - il expier ses fautes par des actions vertueuses? Ces actions sont des devoirs qu'il ne peut négliger sans devenir plus coupable; mais qu'il peut remplir sans devenir innocent. Aura-t-il recours à des œuvres de surérogation & à des sacrifices? La foi seule les rend utiles & méritoires. Il saut donc qu'il reste toujours en guerre avec lui-même; qu'il étousse ses remords, ou qu'il y succombe; qu'il se précipite dans l'abime du vice, ou qu'il tombe dans le plus affreux désespoir.

Ce qui est un écueil pour l'incrédulité, sait le triomphe de la Religion. Si elle anime la vertu par l'espoir des récompenses, elle ramene l'homme coupable par l'espoir du pardon. La grace de la rédemption s'étend à tous les hommes, à tous les temps, à toutes les fautes. Elle ne dispense point le pécheur d'expier luimême ses égaremens; mais elle rend ses expiations prositables. Je suis, (1) disoit Saint Paul, un grand pécheur; mais miséricorde m'a été saite. Et voilà, N. T. C. F. le langage consolant que peut se tenir tout Chrétien. Malgré l'énormité de mes sautes, celui qui n'a pas épargné son propre Fils, [2] ne me donnera-t-

<sup>(1)</sup> Qui priùs blasphemus sui, & persecutor, & contumeliosus: sed misericordiam Dei consecutus sum. 1 Ad Tim. cap 1, v. 13.

<sup>(</sup>i) Qui etiam proprio Filio

Moi qui étois auparavant un blafphémateur, un perfécuteur & un ennemi outrageux; mas j'ai obtenu miféricorde de Dieu.

S'il n'a pas épargné son propie Fils,

il pas tout avec lui? Il est mort pour m'affranchir de la servitude du péché, il a payé le prix de ma rédemption, & il sera tout à la sois mon Libérateur & ma récompense. Ainsi la Religion nous console & nous soutient dans toutes les circonstances de la vie. L'homme est moins heureux parce qu'il possede, que parce qu'il espere; & les espérances de l'Evangile sont infinies, comme le Dieu sur les mérites duquel elles sont sondées.

Si, après avoir considéré l'homme en lui-même, nous venons à l'envisager sous les dissérens rapports qu'il a avec ses semblables, combien la Religion ne contribue-t-elle pas encore à son bonheur? Ici ceux des incrédules qui n'ont pas abjuré tout principe de morale, & toute idée d'honnêteté, conviennent avec nous, que l'homme n'est heureux sous ces rapports, qu'autant qu'il remplit les devoirs qui en résultent. Comment avec cet aveu peuvent-ils vouloir assoiblir la croyance de l'Evangile?

Nous vous avons déjà dit, N. T. C. F. & nous vous le prouverons encore avec plus d'étendue, que la morale naturelle est insussifiante; que l'amour de nos devoirs est lié avec (1) la Religion, & qu'elle seule a le pouvoir

Juo non pepercit, sed pro nobis omnibus tradidit illum: quomodo non etiam cum illo omnia nobis donavit? Ad Rom c 8 v 32. mais l'a livré à la mort pour nous tous, que ne nous donnera - t - il point après nous l'avon donné?

Nous avons dit que fans la Religion, il ne pouvoit y avoir ni fagesse ni justice..... que la justice se trouvoit dans l'homme seul, parce que si Dieu, qui ne peut se tromper, ne réprime pas nos passions, nous vivions d'une maniere criminelle & impie.

<sup>(</sup>t) Diximus, Religione sublatà, nec sapientiam teneri posse, nec justitiam... In homine solo reperiri justitiam, quia nisi cupiditates nostras Deus, qui falli non potest, coercuerit, impiè sceleratèque vivemus. Lact. de ha Dei, n. 12. p. 796.

de surmonter la force impérieuse de nos passions.

Mais avant d'entrer dans ce détail, & pour mettre plus au jour la mauvaise soi des ennemis de la Religion, nous pouvons dire: Au moins ne nous éloigne-t-elle pas de la pratique de la vertu: & dès qu'elle ne nous en éloigne pas; dès que les Livres faints sont remplis de préceptes & de conseils utiles à tous les états; dès que ces préceptes & ces conseils trouvent dans l'autorité qui les dicte, dans les promesses qui les accompagnent, dans la grace qui les rend possibles, une nouvelle force & un nouvel attrait; n'est-ce pas nuire aux hommes que de chercher à les priver d'un secours aussi puissant? Aidés par les Loix divines & humaines, nous marquons encore tous les jours de notre vie par nos insidélités, & on croira nous servir en nous ôtant le frein le plus capable de nous retenir!

Quand la Religion ne feroit qu'assurer dans chaque état, la sidélité aux obligations qu'elle impose; quand elle ne feroit que resserrer les liens du sang & l'union des mariages, cimenter les amitiés, rendre les alliances & les engagemens plus chers & plus inviolables; quand elle ne feroit qu'accroître la tendresse des peres, la reconnoissance des enfans, l'indulgence des maîtres, la sidélité des domestiques (1), elle seroit encore dans

Femmes, foyez foumifes à vos maris, comme il est raisonnable, selon le Seigneur.

Mais, aimez vos femmes, & ne les traitez point avec rigneur & avec rudesse.

Ensans, obeissez en tout à vos peres & à vos meres; car cela est agréable au Seigneur.

<sup>(1)</sup> Mulieres, fubditæ estote viris, sicut oportet, in Domino.

Viri, diligite uxores vestras, & nolite amari esse ad illas.

Filii, obedite parentibus per omnia: hoc enim placitum est in Domino.

cette vie, la source la plus intarissable de bonheur que le Ciel eût pu répandre sur les hommes. Le malheur naît du désordre, & le plus grand ennemi du genre humain, est celui qui leur envie le moyen de prévenir ce désor-

dre, ou de le réparer.

La Religion fait plus encore pour notre bonheur; N. T. C. F. Si l'homme n'est pas malheureux quand il remplit ses devoirs, il n'est véritablement heureux que par le sentiment qui les lui rend chers. La sensibilité de l'ame est son premier mobile, & la source de ses plaisirs & de ses peines. Or, cette sensibilité que Dieu nous a donnée pour nous faire aimer la vertu, est, ou égarée dans sa marche, ou desséchée par l'irréligion. Les partisans d'une cruelle fatalité ne voient dans les mouvemens de l'ame, que l'action aveugle de ressorts mus par une impulsion nécessaire; & ceux qui croient que tout doit être sacrisée aux passions, ne voient rien qui doive arrêter cette sensibi-

Patres, nolite ad indignationem provocare filios vestros, ut non pusillo animo fiant.

Servi, obedite per omnia dominis carnalibus, non ad oculum fervientes, quasi hominibus placentes, sed in simplicitate cordis, timentes Deum.

Quodeumque facitis, ex animo operamini, sicut Domino; & non hominibus

Scientes quod à Domino accipietis retributionem hæreditatis Ad Coloss, cap. 3. v. 18. & seq. Peres, n'irritez point vos enfans, de peur qu'ils ne tombent dans l'abattement.

Serviteurs, obéissez en tout à ceux qui sont vos maîtres, selon la chair, ne les servant pas seulement lorsqu'ils ont l'œil sur vous, comme si vous ne pensiez qu'à plaire aux hommes, mais avec simplicité de cœur & crainte de Dieu.

Faites de Bon cour tout ce que vous ferez comme le faifant pour le Seigneur. & non pour les hommes.

· Sçachant que c'est du Seigneur que vous recevrez l'héritage du ciel pour récompense.

lité, & lui donner des Loix. La Religion au contraire, l'étend & la dirige; d'un côté elle multiplie entre les hommes, les relations & les dépendances; elle refferre les liens qui les unissent; elle ajoute à ces liens des iiens plus respectables qui les fortifient : de l'autre e' regle les penchans du cœur, le prévient contre les uluions, lui montre ce qu'il doit fuir, & ce qu'il doit rechercher; elle garantit tout à la fois des écueils contre lesquels une sensibilité extrême peut jeter la vertu, & de la sécheresse de l'ame, qui éteint tout sentiment de bonheur.

. Les incrédules ne parlent que d'égalité, d'humanité, de bienfaisance ; mais la Religion seule réalise ces idées consolantes. Aux yeux de la nature la force, l'esprit, la puissance, la fortune, tout est inégal, & rien ne dédommage, de cette inégale répartition celui à qui elle n'est pas favorable. Aux yeux de la foi tous les hommes font enfans d'un même Pere qui est dans les cieux. L'inégalité des conditions n'altere-point entre eux l'égalité primitive. Le cedre & l'hysope sont les mêmes devant le Tout-Puissant; & lorsqu'il viendra juger les vivans & les morts, il n'y aura entre eux de distinction que celle qu'ils auront tous pu mériter par leurs vertus. Aux yeux de la nature, chaque homme doit s'aimer par préférence, & les services qu'il attend de ses semblables, sont la mesure de ceux qu'il leur rend. Aux yeux de la foi nous devons aimer notre prochain comme nous - mêmes, & nos intérêts & les siens doivent se confondre. Aux yeux de la nature, la bienfaisance ne doit aux indigens que le superflu : elle n'est parfaite aux yeux de la foi, que lorsqu'elle retran43

che sur le nécessaire. La charité chrétienne persectionne la sensibilité naturelle : les mouvemens de l'ame (1), dit Lactance, sont sa perte ou son bonheur, selon qu'ils sont dirigés; le sentiment que lui inspire la charité, la remplit & la satisfait. Celui qu'elle anime jouit de tout ce qu'il possede, de tout ce qu'il espere, de tout ce qu'il projette; il jouit des vertus qu'il pratique, des biensaits qu'il répand, des sacrissces auxquels il se soumet. L'homme incrédule peut quelquesois n'être pas insidele à ses devoirs; l'homme chrétien seul est véritablement heureux en les remplissant.

Il est encore, N. T. C. F., un principe sécond de bonheur & de repos que détruit l'incrédulité. L'homme ne peut se suffire à lui - même. Pour suppléer à sa foiblesse [2], Dieu a voulu qu'il vécût en

[2] Melius est ergò duos esse simul, quàm unum; habent enim emolumentum societatis suæ. Si unus ceciderit, ab altero sulcietur. Ces mouvemens de l'ame ressemblent à ceux d'un char attelé La sureté de sa course dépend de l'habileté de celui qui le conduit. S'il garde la vraie direction, il ne heurtera pas; mais s'il s'en écarte, ou il se brisera contre les rochers, ou il se précipitera dans des abymes, ou au moins il n'arrivera pas au but: il en est de même du cours de la vie menée par des affections comme par des chevaux agités; la course de l'homme est sure, si elle est bien dirigée.

Il vant donc mieux être deux enfemble, que d'être feul; car ils tirent de l'avantage de la société. Si l'un tombe, l'autre le soutient : malheur à l'hom-

<sup>(1)</sup> Ista concitationes animorum juncto currui similes sunt; in quo reclè moderando summum rectoris officium est ut viam noverit : quam si tenebit ; quamlibet concitate ierit, non offendet. Si autem aberraverit; licet placide, ac leniter eat, aut per confragosa vexabitur, aut per præcipitia labetur, aut certè, quò non est opus, deferetur. Sic cursus ille vitæ, qui affectibus, velut equis pernicibus ducitur; si viam reclam teneat, fungetur officio. Lact. Lib 6, de vero Cultu, n. 17. P 604

fociété: des besoins réciproques en rapprochent tous les membres, & les rendent nécessaires les uns aux autres. ; Voyez, dit M. Bossuet [1], comme les forces se multiplient par la société, & les secours mutuels. ; Ces secours qui compensent & justifient l'inégale distribution des biens, font le soutien & le bien - être de l'homme, la sûreté & la douceur de sa vie, & toujours son bonheur, soit qu'il en soit l'objet, soit qu'il en soit le dispensateur.

Un Auteur fameux du siecle dernier, & dont les incrédules modernes ont emprunté les fophismes & suiviles écarts, a osé mettre en problême, si une société ne pouvoit pas exister sans aucune Religion. "Il n'est pas "besoin, dit M. Bossuet (2), de répondre à des ques-", tions chimériques : de tels états ne furent jamais ; les "peuples, où il n'y a point de Religion, font en même-, temps fans police, fans veritable subordination, & "entierement sauvages." Parce que s'air corrompu qui infecte certaines parties de la terre, ne les rend pas totalement inhabitées, s'ensuit-il qu'un air doux & salubre ne soit pas nécessaire aux hommes? Et de ce que des couletumes entierement barbares font encore en usage chez quelques Nations, les incrédules eux-mêmes voudroientîls conclure qu'il est indissérent de les tolérer ou de les proferire ?

Il importe peu de rechercher si dans un coin de l'Afrique ou de l'Amérique, il se trouve quelques

Væ foli: quia cùm ceciderit, me seul; car lorsqu'il sera tombé, il non habet sublevantem se. Eccles. n'aura personne pour le relever. cap. 4, v. 9, 10.

<sup>• [1]</sup> Politique tirée de l'Ecriture-Sainte. Liv. 1, art. 1. Prop. 6. (2) Ibid. Liv. 7. art. 2. Prop. 3.

hordes de Sauvages dépourvues de toute idée de Religion. Il s'agit de sçavoir, si une société de tels peuples
seroit tranquille & slorissante; si les mœurs y seroient
pures, les services réciproques abondans, les actions
généreuses communes, le Gouvernement respecté, les
Loix observées. C'est de tous ces points que dépendent la
splendeur & l'harmonie de la société: elle est le centre
& la réunion de tous les rapports des hommes entr'eux;
& s'il est prouvé que la Religion nous porte à la vertu,
à la biensaisance, au patriotisme, à la paix, à la soumission, tandis que l'incrédulité nous en éloigne; il est prouvé
que la sagesse des hommes n'est que solie; que la piété est
utile à tout [1], & que J. C. n'est pas moins notre bienfaiteur dans le temps, que notre libérateur pour l'éternité.

C'est déjà vous avoir montré, N. T. C. F. l'influence de la Religion sur les mœurs, que de vous avoir fait voir combien l'homme qu'elle inspire, est sidele à remplir les obligations que lui imposent ses différens rapports vis-à-vis ses semblables. La vertu de chaque citoyen forme les mœurs publiques, & les mœurs publiques sont la force de l'Etat. Ce n'est pas que nous prétendions que chaque incrédule ait perdu toute idée de morale dans la spéculation & tout sentiment vertueux dans la pratique. Le cri de la conscience, des principes de droiture gravés dans tous les cœurs, des inclinations heureuses, une élévation naturelle, une bonne éducation, peuvent conserver dans quelques ames honnêtes le sens moral du bien & du mal, y

<sup>[1]</sup> Pietas autem ad omnia utilis est. 1. ad Timot. c. 4. v. 8.

faire naître des affections tendres & généreuses, & y produire l'amour de l'ordre qui est la base de la vertu.

Mais nous disons que ces principes sont affermis dans le Chrétien par les motifs que la Religion y ajoute, & qu'ainsi c'est affoiblir ces principes, que d'affoiblir la croyance de la Religion. Nous disons que ces principes suffisans dans le cours ordinaire de la vie, sont bien foibles contre des tentations violentes, contre des passions impétueuses, contre des circonstances critiques de toute espece, auxquelles l'homme est exposé; qu'au contraire les graces & les promesses de l'Évangile, ont une force puissante & victorieuse, & qu'ainsi c'est rendre la vertu incertaine, que de la priver du secours de la Religion. Nous disons qu'au lieu que la Doctrine chrétienne est sensible à tous les hommes, ces principes ne peuvent l'être, ni à l'homme méchant qui n'écoute que ses passions, ni à l'homme grossier qui est entraîné par ses sens, ni à la multitude qui est incapable de précision & de justesse, & qu'ainsi, détruire la Religion, c'est ôter aux mœurs publiques la ressource la plus universelle que la Providence leur ait ménagée. Nous disons sur-tout que tous les moyens que la fociété peut employer pour obliger l'homme à remplir ses devoirs, sont approuvés & fortifiés par la Religion, & insuffisans, si elle ne leur prête son appui.

Le premier de ces moyens est l'intérêt même de l'homme; & sans doute que si cet intérêt étoit bien entendu, s'il étoit dirigé par la Religion, il seroit la sauve-garde des mœurs & le garant des services réciproques, sans lesquels la société ne peut subsister. Mais

ce mobile puissant est souvent un écueil. Si en consultant son intérêt particulier, l'homme le sépare de l'intérêt public; si l'amour exclusif de lui-même succede au penchant légitime qui le porte à s'aimer; si en voulant exister pour lui, il croit ne rien devoir aux autres, il faut que la société s'écroule. Elle ne se maintient, comme l'univers, que par l'accord & la correspondance des parties.

Nous pourrions ici reprocher aux incrédules les écarts de quelques - uns d'entre eux, qui, en rappelant l'homme à son intérêt, n'ont pas craint d'énerver le respect silial, l'amour paternel, les liens du sang, ceux de l'amitié, la probité même, le courage & le désintéressement; qui n'ont pas rougi de justifier l'avarice, la volupté, les plaisirs désordonnés des sens; & qui, sous le vain prétexte de rétablir l'homme dans tous ses droits, ont détruit ceux de la société.

Mais ce n'est pas sur les erreurs des particuliers, c'est sur la doctrine de l'incrédulité en elle-même, que nous voulons établir le triomphe de la Religion. Nous supposons donc un incrédule animé de l'amour du bien public, disant aux hommes: Puisque chaque membre de la société a des besoins infinis & des facultés bornées pour y pourvoir, l'industrie de plusieurs doit suppléer à l'industrie d'un seul; en servant ses semblables, ou ne peut se nuire à soi-même, & les services qu'on leur rend, sont toujours une soible compensation de ceux qu'on en reçoit.

C'est à cet incrédule que nous demandons, si cette siaison de l'intérêt général avec l'intérêt particulier sera toujours assez pressante & assez sensible, pour que la société ne perde rien de ses droits. Souvent pour être utile

à ses semblables, il faut se séparer de tout ce qu'on a de plus cher. Souvent pour servir la société, il faut s'oublier soi - même. La bienfaisance suppose des privations; la générolité entraîne des facrifices; la justice même en exige quelquefois; les passions sur - tout isolent ceux qu'elles dominent; & ce qui les favorise, paroît toujours à l'homme être son intérêt le plus cher. Si les devoirs qu'il faut remplir sont pénibles; si les fervices qu'il faut rendre sont prochains, & ceux qu'on attend éloignés; si ces services contrarient des inclinations fortes & des goûts dominans, quelle ressource pour se déterminer trouvera en lui-même l'homme conduit par cet intérêt personnel, auquel le rappelle l'incrédulité? Les compensations que lui présente la société, ne sont pas supérieures aux avantages, dont elle veut qu'il se détache. Les motifs qu'elle lui offre, sont du même ordre que ceux qui excitent sa résistance. Les biens dont il faut qu'il se prive, sont toujours présens; ceux dont elle se flatte, sont souvent incertains. Faudrat-il s'étonner, si ne devant consulter que son intérêt, il se porte à préférer ce qui lui est utile, à ce qui est utile aux autres, fon bien particulier au bien public, son avantageà celui de la société?

La Religion au contraîre ne présente pas seulement à l'homme la société comme le centre & la réunion de tout ce qui lui est cher; mais comme le miracle perpétuel de la Sagesse divine, le plus grand de ses ouvrages après la création. En troubler l'ordre, c'est manquer à la Providence; & tout ce qui en dérange-l'harmonie, est une sorte de prosanation & de sacrilege. La société est aux yeux du Chrétien une seule & immense.

49

mense famille dont Dieu est le Chef, & dont tous les membres sont freres. Réunis pour se secourir & se soulager, la loi d'amour donnée à tous les hommes, est particulierement faite pour eux. Lorsque par des services mutuels ils en suivent l'impression, ils remplissent la partie du ministere auquel la Providence a daigné les associer; & c'est à Dieu même qu'ils manquent, s'ils négligent de protéger leurs semblables & de leur être utiles.

D'après ces idées, N. T. C. F. que les vertus fociales ont de charmes pour un Chrétien! Il entendra sans doute quelquesois la voix impérieuse des sens ; il éprouvera les mouvemens violens de la cupidité qui porte l'homme à être dur & injuste; mais il entendra en même-temps la voix de Dieu qui le rappelle à ses freres; il verra la dureté & l'injustice poursuivies par la vengeance divine; il verra les récompenses préparées à l'homme bienfaisant & charitable, au sujer soumis & fidele, au citoyen généreux. Quand même son intérêt particulier se trouveroit en opposition avec celui de la société, un autre intérêt étranger à la terre, & d'un ordre supérieur le soutient & l'anime. Bornée au temps présent, l'incrédulité ne peut mettre de différence entre ce que la société promet & ce qu'elle exige : en lui immolant son repos, sa fortune, sa vie même, le Chrétien sçait qu'il travaille encore à son propre bonheur. La Religion le détache, & des biens qu'il faut sacrifier pour la société, & de ceux qu'il pourroit en recevoir. Comme il n'en recherche point les faveurs, il n'en craint point l'ingratitude; & soit qu'elle le protege, ou qu'elle le néglige, il ne cesse

jamais de lui être fidele, parce que Dieu l'ordonne, & doit être sa récompense.

Le second moyen que peut employer la société, pour obliger l'homme à remplir ses devoirs, est l'autorité du Gouvernement. Nous conviendrons volontiers avec l'incrédule que cette autorité est l'agent le plus puissant pour maintenir l'union & la paix, protéger le soible & réprimer l'injustice. Le mal, (1) dit l'Ecriture, n'est pas sans remede, lorsqu'au - dessus du puissant il y en a de plus puissans, & que ceux-là même ont au - dessus d'eux des puissances plus absolues.

Mais pour que l'autorité produise l'esset salutaire qu'en attend la société, il faut également, & que les Sujets la respectent, & que les Princes n'en abusent pas. L'abus du pouvoir & la révolte, font le malheur de ceux même qui semblent intéressés à les soutenir. Or pour préserver l'autorité de ces deux écueils, quelle sorce n'a pas la Religion ? Elle dit aux peuples que toute puissance vient de Dieu; (2) que le Prince

(2) Non est enim potestas nist à Deo. Ad Rom. cap. 13,

Ministri enim Dei sunt in hoc ipsum servientes. Ibid v. 6.
Ideo necessitate subditi es-

Si vous voyez l'oppression des pauvres, la violence qui regne dans les jugemens, & le renversement de la justice dans une Province; que cela ne vous étonne pas; car celui qui est élevé, en a un autre au - dessus de lui, & il y en a encore d'autres qui sont élevés audessus d'eux.

Il n'y a point de puissance qui ne vienne de Dieu.

Car ils font les Ministres de Dieu qui le fervent pour cela même.

Puis donc que c'est une nécessité,

<sup>(1)</sup> Si videris calumnias egenorum, & violenta judicia, & fubverti juflitiam in provincia, non mireris fuper hoc negotio, quia excelfo excelfior est alius, & fuper hos quoque eminentiores funt alii. Eccles. Cap 5 v. 7.

est son Ministre; qu'il saut lui être soumis, nonseulement par crainte, mais par motif de conscience,
& que lui résister, c'est résister à l'ordre de Dieu.
Elle dit aux Souverains, (1) que leur sorce vient du
Très - Haut, qui interrogera leurs œuvres, & pénetrera le sond de leurs pensées; que plus ils sont indépendans de ceux qu'ils gouvernent, plus ils seront
jugés séverement par celui de qui ils dépendent; qu'ils
doivent être au milieu de leurs Sujets, comme l'un
d'entre eux, & ne se reposer qu'après avoir pourvu
à tous leurs besoins. Soumission, amour, respect
dans les peuples; justice, bonté, tendresse dans les
Rois: tels sont les principes que la Religion inspire;
& peut-on nier, que s'ils sont prosondément gravés

tote, non folum propter iram, fed etiam propter conscientiam.

Ibid. v. 5.

(1) Præbete aures vos, qui continetis multitudines, & placetis vobis in turbis nationum: quoniam data est à Domino potestas vobis, & virtus ab Altissimo, qui interrogabit opera vestra, & cogitationes scrutabitur. Sap. cap 6, v. 3. & 4.

Horrende & cito apparebit vobis: quoniam judicium durissimum his, qui prassunt, siet. Ibid v 6.

Rectorem te posuerunt: noli extolli: esto in illis quasi unus ex ipsis Curamillorum habe, & sic conside, & omni curâ tuâ explicità recumbe. Eccles, cap. 32, v. 1. & 2.

foumettez-vous-y, non-seulement par la crainte du châtiment, mais aussi par un devoir de conscience.

Prêtez l'oreille, vous qui gouvernez les peuples, & qui vous glorifiez de voir fous vous un grand nombre de nations. Confidérez que vous avez reçu cette puissance du Seigneur, & cette domination du Très - Haut, qui interrogera vos cœurs, & qui fondera le fond de vos pensées.

Il se fera voir à vous d'une maniere effroyable & dans peu de temps, parce que ceux qui commandent les autres, seront jugés avec une extiême rigueur.

Vous avez été établi chef & conducteur de vos freres, ne vous en élevez point; soyez parmi eux comme l'un d'entre eux; ayez soin d'eux, & après cela asseyez-vous, prenez votre place, après que vous vous serez acquitté de tous vos devoirs. dans les cœurs, ils ne préviennent les dissensions & les révoltes, & que leur esset naturel ne soit d'une part de fixer l'inconstance & l'inquiétude des peuples, d'ôter toute espérance à l'ambition entreprenante, de maintenir l'obéissance & la sidélité, & de l'autre, de mettre un frein à l'injustice & à la cupidité; de rendre les Rois bons, justes & bienfaisans, & de les engager à être l'image de Dieu par leur bonté, comme ils le sont par leur

puissance?

Quel est au contraire le langage que peut tenir l'irréligion? Ne voyant dans la formation des Etats, que l'effet naturel de la violence ou du besoin, & dans la puissance publique, que la réunion des forces particulieres, elle ne peut offrir de motif supérieur qui regle l'usage de l'autorité, & porte à l'obéissance. Elle peut, à la vérité, dire aux Souverains & aux Sujets, qu'il y a entre eux un contrat tacite ou exprès, par lequel ils se sont mutuellement engagés à des devoirs respectifs. Elle peut dire aux premiers que ce contrat ne les oblige pas moins que ceux qui leur font foumis; que la violence énerve le pouvoir, & que l'amour des peuples est le plus sûr fondement du Trône. Elle peut dire aux seconds, qu'il est de leur intérêt que ce contrat ne soit jamais violé; que la licence éteint la liberté, & que leur foumission est le gage de leur bonheur & de la tranquillité publique.

Mais si l'autorité n'est fondée que sur ce contrat primitis réel ou supposé, le Prince n'en conclura - t - il pas que le moyen le plus infaillible de le maintenir, est de mettre les peuples hors d'état de l'enfreindre; que leur foiblesse & leur impuissance sont les seuls garans de leur fidélité, & que pour avoir des Sujets soumis, il saut les tenir dans la misere & dans l'oppression? Les peuples au contraire n'en concluront-ils pas que le Prince tenant uniquement d'eux l'autorité qu'il exerce, il leur en doit compte; que pour peu qu'il en abuse, ils peuvent rentrer dans leurs droits, & que la puissance publique, dont il n'a que l'usage, peut être par eux remise en d'autres mains?

Ce ne sont point de vagues inductions qu'un zele injuste se plaise à prêter à l'incrédulité. Les unes sont avouées par ce Politique fameux, qui enseignoit la tyrannie aux Rois. Les autres sont répandues dans les Livres des incrédules modernes; & on ne sçait, en lisant la plupart de leurs ouvrages, si c'est au Souverain du Ciel ou à ceux de la terre qu'ils ont par préférence déclaré la guerre. Mais que ces conséquences soient avouées ou non par les incrédules, elles tiennent nécessairement à leur doctrine. Si ce n'est pas Dieu qui a établi les Souverains; si la puissance publique, toujours résidant dans le corps de la Nation, n'est qu'un dépôt passager qu'elle leur a confié; si elle peut leur demander compte de l'exercice de cette puissance, quels maux ne peut pas produire la crainte de la perdre, ou le desir de la recouvrer? La force de l'autorité est dans la confiance. En exaltant les droits du peuple, on nourrit son inquiétude, on excite celle du Prince; l'idée d'un pouvoir précaire, porte à en abuser. L'idée d'un pouvoir qui n'a rien au - dessus de lui, porte à le redouter. La crainte de la résistance produit l'injustice; l'injustice amene l'indépendance. L'idée seule d'un Dieu, qui est le Roi des Rois, qui les établit & qui les juge, anime celui qui obéit, modere celui qui commande, réprime la licence & la tyrannie, & retient dans le devoir le Prince à qui tout est soumis, & le peuple dont il

est le pere.

Les Loix, N. T. C. F. sont le troisieme moyen que peut employer la société, pour procurer la sureté & le bonheur des membres qui la composent. Mais elles ne peuvent, ni punir toutes les fautes, ni récompenser toutes les actions vertueuses. Les infractions secrettes échappent à leur vigilance; (1) la méchanceté puissante

(1) Vobis autem adjutores omnium hominum maxime & auxiliarii ad pacem sumus, qui hæc docemus, fieri omnino non posse ut Deum lateat malesicus, aut avarus, aut infidiator, aut virtute præditus, ac unumquemque ad œternam, sivè pænam, sivè salutem pro meritis aclionum suarum proficisci. Nam si hæc cognita omnibus hominibus essent, nemo vitium ad breve tempus eligeret; cùm se ad œternam ignis condemnationem proficisci sciret; sed sese omnino contineret ac virtute exornaret, tum ad bona, quæ à Deo promittuntur, consequenda, tum ad fugienda Jupplicia Neque enim qui peccant, ii propter positas à vobis leges & pænas latere conantur : sed cum se confequi posse sciant, ut vos, utpote homines, lateant, iniqua faciunt. At si didicissent & perfuasum haberent sieri non posse, at Deum quidquam lateat, non modò factum, sed etiam cogita:

Nous fommes de tous vos fujets ceux qui vous aidons le plus à maintenir la tranquillité publique, en enfeignant aux hommes que nul d'entre eux, foit qu'il foit méchant, foit qu'il foit vertueux, ne peut se dérober aux regards de Dieu; & que tous iront recevoir après leur mort des récompenses, ou des peines éternelles, felon le mérite de leurs œuvres. Si cette vérité étoit profondément gravée dans l'esprit de tous les hommes, aucun ne préfereroit d'être vicieux pendant cette courte vie, pour se voir ensuite condamné au feu éternel : mais le desir de se procurer les biens que Dieu leur promet, & d'éviter les châtimens dont il les menace, les porteroit tons à réprimer leurs passions, & à enrichit leur ame de toutes les vertus. Ce n'est point par respect pour vos loix que les méchans, qui les enfreignent, clierchent les ténebres; ils font le mal, parce qu'ils sçavent qu'il leur est facile de vous en dérober la connoissance, & qu'ils se flattent d'y parvenir. Mais s'ils avoient appris, & qu'ils fuffent fermement perfuadés que Dieu connoit toutes nos actions, & toutes nos pensees, & que rien ne peut lui êtraen élude la rigueur. Les loix fervent les mœurs, mais ne les forment pas. Le vrai bien de la société consiste moins dans l'absence des crimes & des forfaits, que dans la pratique de la vertu & dans l'habitude constante des actions honnêtes & généreufes.

Considérons, disoit Tertullien, les loix des hommes, & celles que Dieu nous a données ; quelle loi (1) cst plus accomplie, de celle qui dit: Tu ne tueras point, ou de celle qui dit: Tu ne te mettras point en colere? de celle qui défend l'adultere, ou de celle qui proscrit les regards dangereux? de celle qui interdit toute action nuisible, ou de celle qui punit jusqu'à la médisance? de celle qui ne veut pas que l'on fasse tort au prochain, ou de celle qui ne veut pas même qu'on lui rende le mal pour le mal? La loi humaine n'empêche que le crime. La Religion détruit le vice, qui

tum; saltem propter impendentia supplicia honestatem omninò colerent; id quod & à vobis concedetur, S. Justin, Apol. I. ad Antoninum Pium, § 12. p. 49.

caché, ils s'attacheroient à la pratique de la vertu, au moins par la crainte que leur inspireroient les supplices destinés aux méchans; & cela est trop évident, pour que vous n'en conveniez pas.

Quel est celui dont les préceptes ont plus d'étendue, de fagesse & de perfection, on celui qui se contente de défendie aux homines l'homicide, l'adultere, l'injustice & les mauvaises actions, ou celui qui, non content de ces défenses, leur interdit de plus la colere, les manvais defirs, les regards déshonnêtes, la médifance & tout sentiment de vengeance!

<sup>(1)</sup> Atque adeò quid pleniùs dictum est, non occides, an vero, ne trascaris quidem? Quid perfectius prohibere adulterium, an etiam ab oculorum solitarià concupiscentià arcere? Quid eruditiùs de maleficio, an & de maleloquio interdicere? Quid instructius injuriam non permittere, an nec vicem injuriæ sinere? 7 ertull. Apol. c. 45. p. 39.

56

n'est pas moins dangereux. L'une désend les actions criminelles, l'autre prescrit les actions vertueuses. L'une arrête la main, l'autre parle au cœur, & en réprime les mouvemens. La loi ne commande que ce qui est indispensable. La Religion conduit à la persection : la voie par laquelle elle y mene, assure l'exécution de ses commandemens. Si les essorts sublimes de la vertu ne sont pas en honneur, la vertu elle-même sera bien - tôt dans l'oubli.

Mais quand même les loix humaines suffiroient au bonheur & à la paix de la société, la Religion n'estelle pas le mobile le plus puissant pour en procurer l'observation? Tout ce que la loi prescrit devient sacré aux yeux du Chrétien. L'obéissance n'a pour lui qu'une exception; c'est lorsque la loi humaine est opposée à celle de Dieu; si dans ce cas unique, il vaut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes, [1] dans toute autre circonstance, c'est obéir à Dieu, que d'obéir à ceux qu'il a préposés pour nous gouverner. Quand nous saisons le bien, disoit Tertullien, [2] Dieu

Pierre & les Apôtres répondirent, Il faut plutôt obéir à Dieu qu'aux hommes.

Mais quelle autorité peuvent avoir les loix humaines, dès qu'il est facile de les éluder, ou de dérober à leurs regards les actions qu'elles condamnent, dès que l'homme librement, ou forcément déterminé à les enfreindre, peut s'autorifer, ou s'affermir dans le mépris qu'il en.

<sup>(1)</sup> Respondens autem Petrus & Apostoli, dixerunt; Obedire oportet Deo magis quam hominibus. Act, cap. 5. v.

<sup>(2)</sup> Sed quanta autoritas legum humanarum? Cùm illas & evadere homini contingat, plerumque in admissis delitescenti, & aliquando contemnere ex involuntate vel necessitate delinquenti, recogitatà etiam

que nous craignons & non le Proconsul. La Religion affocie, pour ainsi dire, les loix de la terre à celles du Ciel; & si on en ôte l'influence, quel motif pourra-t-on y substituer? Sera-ce la vigilance d'une police attentive ? Combien de crimes lui échappent ! ajoutoit Tertullien : mais le Chrétien est sous les yeux de Dieu, à qui rien ne peut demeurer inconnu. Sera-ce la sévérité des supplices? Ils ont un terme, & ceux que Dieu prépare à l'homme coupable feront éternels. Sera-ce la crainte du Gouvernement? La crainte ne fait que des esclaves, & la Religion conduit par l'amour à la justice. L'honneur? il produit de fausses vertus. L'intérêt? c'est lui qui fait les infracteurs & les coupables. Il n'appartient qu'à la Religion d'infpirer cet amour de l'ordre, ce goût du bien, cette fidélité à ses devoirs, ce respect pour la loi, qui fait que l'on ne s'en écarte pas, même lorsque

brevitate supplicii cujuslibet, non tamen ultra mortem reman-omnium speculatore dispungimur, quique æternam ab eo pænam providemus, meritó soli innocentiæ occurrimus, & pro fcientiæ plenitudine, & pro latebrarum difficultate, & pro magnitudine cruciatus non diuturni, verùm sempiterni . . . . Deum , non Proconsulem timentes. Tertull. Apolog. cap 45, p. 39.

fait, en considérant que les peines qu'elles infligent, font de courte du ée, & que quand même elles feroient longues, elles ne se prolongent néanmoins jamais audelà de la vie..... Pour nous, que la présence d'un Dieu, témoin de toutes nos actions, iemplit d'une juste crainte; nous qui voyons devant nous la peine éternelle qu'il nous prépare, si nous l'offenions, nous enfin qui ne craignons pas le Proconsul, mais Dieu même, la plénitude de sa science, l'impossibilité de le tromper, ou de nous dérober à ses regards, la grandeur & l'éternité des

tourmens auxquels il condamne les coupables, tout le réunit à ne nous lailfer d'autre ressource & d'autre asyle que l'innocence.

l'infraction ne peut en être connue. La Religion poursuit le crime jusques dans l'intérieur de la conscience : elle commande à l'action & à la pensée, & les loix humaines sont déjà observées, quand on est sidele à celles de l'Evangile.

Ici, N. T. C. F. nous ne pouvons nous empêcher de vous représenter combien est affreux en lui-même, nuisible à la société & contraire à l'observation des loix, cet usage barbare que l'incrédulité semble avoir amené parmi nous, & qu'elle n'a que trop malheureusement réussi à introduire.

C'est en vain que la Providence nous a placés comme dans un poste sur la terre; c'est en vain que, par un sentiment profond, elle nous attache à notre propre conservation; c'est en vain qu'elle nous a lies par des attraits puissans, à des parens, à des amis, à des concitoyens. L'incrédulité ne craint pas de dire à l'homme que ses jours font en sa disposition; que la douleur l'affranchit de toute obligation, & que son premier soin doit être de l'éviter. Elle lui apprend à n'exister que pour lui seul : comment ne lui conseilleroit - elle pas de cesser d'être, lorsque la vie lui est à charge & importune ? C'est donc là à quoi se terminent toutes les promesses de l'irréligion? Non-seulement elle nous enleve les espérances d'une autre vie; elle semble encore nous enlever le peu de jours qui nous restent à parcourir. C'est au néant qu'elle nous appelle, & une destruction totale est l'unique terme de ses desirs. C'est donc ainsi qu'elle sert la société, en la privant des Citoyens qui font sa force! C'est donc là le respect qu'elle

imprime pour les loix! Que peuvent les peines passageres qu'elles infligent, sur celui qui ne craint, ni la mort, ni fes fuites?

'Ce n'est pas que la Religion n'approuve ce sentiment héroique qui rend supérieur aux approches de la mort; ce n'est pas qu'elle n'enseigne qu'il vaut mieux mourir à la guerre, que de voir périr son pays. [1] Ce n'est pas que le Chrétien ne desire la fin des tristes jours qu'il traîne sur la terre [2]. Mais quelle différence entre celui qui reçoit & attend la mort avec fermeté, & celui qui fe la donne lui - même avec fureur? L'un respecte l'ordre Dieu, les devoirs de la société, la voix du sang, celle de l'amitié; l'autre sacrifie tout à l'impression du malheur qu'il ne peut supporter. L'abandon de la vie est une folie, quand il n'a pas pour motif l'espérance d'une autre vie; c'est une foiblesse, quand il n'a pour principe que la crainte de la douleur; c'est un crime, lorsque Dieu, ou la Patrie ne l'exigent pas.

[ 2 ] Desiderium habens dissolvi, & esse cum Christo, Philip. c. 1 , verf. 23.

Il vaut mieux mourir à la guerre, que de voir périr notre pays & le Sanctuaire.

A Dieu ne plaise, que nous suyions devant l'ennemi; si notre heure de mourir est arrivée, mourons en gens de cœur pour nos freres, & ne mettons point de tache à notre gloire.

Je desire d'être dégagé des liens du corps, & d'être avec J. C.

<sup>[1]</sup> Quoniam melius est nos mori in bello, quam videre mala gentis nostræ & Sanctorum. Machab Lib 1, cap. 9, verf. 10. Et ait Judas; Absit rem istam facere, ut fugiamus ab eis; & si appropinguavit tempus nostrum, moriamur in virtute propter fratres nostros, & non inferamus crimen gloriæ nostræ. Ibid. cap. 3 , v. 59.

Si les incrédules croient, par ce sentiment, élever le courage, qu'ils sçachent distinguer la vraie valeur de cette rage essrénée qu'inspire le désespoir, & qui n'immole que ce qu'elle a commencé par détester. La Religion seule sorme les vraies vertus, & les rend utiles; le courage du citoyen vertueux sait la sorce de l'Etat; mais il saut pour la tranquillité publique que l'homme criminel ne soit pas affranchi de toute crainte. Malheur à la société, si le crime avoit la sermeté de la vertu : quelle seroit sa ressource, si celui qui le commet, méprisoit cette vie, & ne craignoit pas l'autre!

Cette crainte des peines d'une autre vie a été dans tous les temps regardée comme le moyen le plus efficace, pour contenir les hommes & modérer l'impétuofité des passions. Les anciens Législateurs, malgré les ténebres de l'Idolâtrie, dans les quelles ils étoient plongés, ne croyoient pas que sans cette crainte, sans la foi du serment, sans la croyance d'un Dieu, sans les espérances qui l'accompagnent, il sût possible d'assurer l'ordre public & l'empire

de la vertu.

"Ces fausses Religions, dit M. Bossuet, (1) en ce "qu'elles ont de bon & de vrai, ont pu suffire abso-"lument à la constitution des Etats; " mais les fables dont elles étoient composées, affoiblissoient l'effet des restes précieux de la vérité que Dieu n'a jamais laissé sans témoignage. (2), Ces Religions ne consis-, toient que dans un zele aveugle, séditieux, turbu-

<sup>(1)</sup> Politique tirée de l'Ecriture fainte. Liv 7, article 2, 4° prop.
(2) Et quidem non fine testimonio semetipsum reliquit. Act
c. 14, v. 16.

Et néanmoins il n'a point cessé de rendre témorgnage de ce qu'il est.

» lent, intéressé, plein d'ignorance, confus & sans or-» dre ni raison. (1) Ces erreurs & les superstitions dont » elles étoient mêlées, laissoient toujours dans le fond » des consciences une incertitude & un doute qui ne

» permettoient pas d'établir une parfaite folidité.

"Il faut donc, ajoutoit M. Bossuer, (2) chercher le sondement solide des Etats dans la vérité qui est la mes re de la paix, & la vérité ne se trouve que dans la vés ritable Religion. « Mais si la véritable Religion fait le bonheur & la sureté des Empires, d'où viennent ces reproches odieux que tous les incrédules se plaisent à répéter avec tant de malignité? Si on les en croit, la Religion trouble les Etats; le zele qu'elle fait naître, arme les freres les uns contre les autres; l'autorité qu'elle donne à ses Pontises, est au détriment de celle des Princes, & elle ne produit pas même parmi les Chrétiens les vertus qu'elle prescrit.

Nous ne releverons point cette étonnante contradiction, de reprocher tout à la fois à la Religion l'ardeur qu'elle inspire & la résistance qu'elle éprouve. Nous ne nous plaindrons pas de cet artisice cruel, de rappeler un souvenir amer, & de rouvrir des plaies entierement fermées. Nous ne chercherons point dans la soiblesse ou dans les sureurs d'une fausse politique, des excutes à des torts que les Ministres d'un Dieu de paix n'auroient jamais dû partager. Nous convenons, N. Tr. Ch. Fr. que la Religion dans tous les temps a eu des Disciples insideles; nous convenons que parmi ces Disciples insideles, il s'en est trouvé qui

<sup>(1)</sup> Boffuet. Ibid. (

ont abusé de son nom, & que le signe auguste de notre foi, profané par les passions, a pu quelquesois servir d'étendart à la révolte. Mais est-il juste d'imputer à la Religion ce qu'elle réprouve, & de juger de la loi de Dieu par les foiblesses des hommes? Si la Religion approuvoit les excès d'un zele destructeur, inquiet & superstitieux; si, loin de les approuver, elle ne les condamnoit pas ; si elle ne mettoit pas un frein à l'homme qu'elle anime; si elle ne prescrivoit pas des bornes à l'autorité de ses Ministres, on pourroit dire que plus son pouvoir est grand, plus il peut être dangereux. Mais qu'on ouvre nos livres & nos écrits, on y verra que nul prétexte, nulle raison ne peuvent autoriser la révolte; que l'abus que les Souverains peuvent faire de leur puissance, n'est pas un motif de s'y soustraire ; que le Prince infidele doit être respecté, obéi, servi avec zele & soumission, & qu'il ne cesse pas d'être le représentant de la Divinité, quoiqu'il l'offense & qu'il l'outrage: on y verra que le pouvoir de l'Eglise ne s'étend pas au-delà du Royaume de Jésus-Christ, qui n'est pas de ce monde; qu'elle n'a aucune autorité directe ou indirecte sur le temporel des Rois; (1) que le précepte d'être foumis

<sup>(1)</sup> Primum beato Petro ejufque successoribus Christi Vicariis, ipsique Ecclesiæ rerum spiritualium & ad æternam salutem pertinentium, non autem civilium ac temporalium, d Deotraditam potestatem, dicente Domino: Regnum meum non est de hoc mundo; & iterum: Reddite ergo quæ sunt Cæsa-

Que S. Pierre & ses successeurs Vicaires de Jésus-Christ, & que toute l'Eglise même n'ont reçu de puissance de Dieu que sur les choses spirituelles, & qui concernent le salut, & non point sur les choses temporelles & civiles; Jésus-Christ nous apprenant lui - même que son royaume n'est point de ce monde, & en un autre endroit, qu'il faut rendre à César ce qui est à César, & à

aux Puissances supérieures, regarde, non-seulement les Laïques, mais tous les hommes sans distinction, sussent-ils Prêtres, Apôtres & Evangélistes, (1) & que les Ministres de Jésus-Christ ne prétendent d'autre

ris Cæfari, & quæ funt Dei Deo : ac proinde stare Apostolicum illud: Omnis anima poteflatibus fublimioribus fubdita sit. Non est enim potestas nisi à Deo : quæ autem funt , à Deo ordinatæ funt. Itaque qui potestati resistit , Dei ordinationi relistit. ges ergo & principes in temporalibus nulli Ecclesiastica potestati Dei ordinatione subjici, neque autoritate clavium Ecclesta directà vel indirectà deponi aut illorum subditos exim: à fide atque obedientià, ac præstito fidelitatis Sacramento solvi posse, eamque sententiam publicæ tranquillitati necessariam, nec minus Ecclesia guàm imperio utilem, ut verbo Dei, Patrum traditioni, & Sanstorum exemplis confonam, omnino retinendam Actes de l'Affemblée du Clergé de 1682, art. I.

(1) Et ostendens hoc omnibus imperari, Sacerdotibus etiam & Monachis, nec sæcularibus tantum hoc ab exordio declarat, dicens: Omnis anima potestatibus sublimibus subdita sit; & si Apostolus esses, & si Evangelista & Propheta, & si quivis alius. S. Christosk, hom. 23, cap. 13, pag. 686, tom. 9, edit. 1731.

Dieu ce qui est à Dieu, & qu'ainsi le précepte de l'Apôtre Saint Paul ne peut en rien être altéré ou ébranlé : Que toute personne soit soumise aux puissances supérieures; car il n'y a point de puissance qui ne vienne de Dieu , & c'est lui qui ordonne celles qui sont sur la terre. Celui donc qui s'oppose aux puisfances, réfiste à l'ordre de Dieu. Nous déclarons donc que les Rois & les Souverains ne font foumis à aucune puiffance Ecclésiastique par l'ordre de Dieu dans les chofes temporelles; qu'ils ne peuvent être déposés directement, ni indirectement par l'autorité des clefs de l'Eglise; que leurs sujets ne peuvent être dispensés de la soumission & de l'obéissance qu'ils leur doivent, ou absous du serment de fidélité, & que cette doctrine nécessaire pour la tranquillité publique, & non moins avantagense à l'Eglise qu'à l'Etat, doit être inviolablement suivie, comme conforme à la parole de Dieu, à la tradition des Samts Peres & aux exemples des Saints.

Et pour faire voir que ce précepte ne regarde pas seulement les Séculiers, mais encore les Prêtres & les Moines, il le déclare dès le commencement par ces mots: Que toute ame; c'ess-à-dire, que toute personne, quelque dignité qu'elle ait dans l'Eglise, sût-elle élevée à celle d'Apôtre, d'Evangéliste, ou de Prophete, soit soumise aux Puissances supérieures.

prérogative sur cet objet, que celle de pouvoir resserrer par leur enseignement les liens de sidélité, d'amour & d'obéissance qui unissent les Sujets à leur Souverain. (1)

Si dans des temps de vertige & de fureur, cès principes ont pu être méconnus; si des chess ambitieux ont séduit les Nations; si par le funeste esset des passions, des guerres civiles sont devenues des guerres de Religion; ce n'est pas la Foi Chrétienne qu'il en faut accuser : les biens qu'elle a produits sont l'esset naturel de son enseignement; les maux qu'on lui attribue répugnent à ses principes. Quand nous combattons les incrédules, nous n'accusons pas leur conduite; c'est la doctrine qu'il saut examiner en elle - même : la plus sainte ne peut avoir que des hommes à conduire. Quelle est la regle des mœurs, qui seroit exempte de reproches, si on la rendoit responsable des écarts de ceux qu'elle doit diriger?

Il est vrai que la Religion inspire à ceux qui sont dociles à sa voix, un zele ardent pour la gloire du Très-Haut; & plût à Dieu que ce zele ne sût pas resroidi; on ne verroit pas les troubles & les scandales se multiplier. L'amour de Dieu (2) n'est, ni ambitieux, ni intéressé, ni vindicatif; il ne songe

La charité est patiente, elle est douce & bienfaisante, La charité n'est point envieuse, elle n'est point téméraire & précipitée, elle ne s'ensie point d'orgueil.

<sup>(1)</sup> Actes de l'Assemblée du Clergé de 1765, pag. 13 & 14.

<sup>(2)</sup> Charitas patiens est, benigna est: charitas non æmulatur, non agit perperàm, non inflatur.

Non est ambitiosa, non quætil qua sunt, non irritatur, non cogitat malum, non gaudet super iniquitate, congaudet autem veritati.

Elle n'est point ambitieuse, elle ne cherche point les propres inférêts, elle ne s'aigrit de rien, elle n'a point de mauvais soupçon, elle ne se réjouit point de l'injustice; mais elle se réjouit de la vérité.

point au mal; il ne se réjouit point de l'injustice; il fouffre tout avec patience, & regarde la paix comme le premier des biens. Si ceux que ce zele anime, ont quelquefois donné dans des écarts, l'amour de la gloire, celui du bien public, la voix du fang, celle de l'amitié, n'ont - elles jamais fait répandre des larmes à la société ? Faut - il donc proscrire les doux noms de citoyen, de pere, de frere, & d'ami? Parce que la patrie a vu ses propres enfans déchirer son sein, fous prétexte de la défendre, faut - il en éteîndre l'amour ? & parce qu'on doit modérer la nature, fautil en étouffer la voix?

L'Athée se glorifie de n'exciter aucun trouble ; l'homme insensible n'en exciteroit pas non - plus. Comment l'incrédule, qui cherche si souvent à justisier les passions, pourroit - il vouloir que l'ame sût sans énergie? Plus celle que la Religion lui imprime est vive, plus elle peut être utile. Les grands effets ne sont produits que par de grands mouvemens. Les passions engendrent les vices; mais l'indifférence totale de l'ame éteint la vertu. Le danger du zele n'est que dans l'abus. L'homme ne peut servir Dieu & le glorifier que par la fidélité à tous ses devoirs. Il est infidele, si l'Etat est troublé par sa faute. Quand l'action est criminelle, un motif louable n'est point une excuse. Nos armes, disoit Saint Ambroise, Tont l'amour, les larmes & la priere, & c'est également outrager Dieu, que de n'être pas disposé à le

Omnia suffert, omnia credit, omnia sperat, omnia sustinet. espere tout, elle soussre tout. 1. ad Cor. c. 13, v. 4, 5, 6.

Elle endure tout, elle croit tout, elle

confesser jusqu'à l'essussion de son sang, ou, sous le pretexte de le servir, d'altérer l'ordre & la tranquillité

publique.

Nous pourrions encore, N. T. C. F., pour détruire ces accusations calomnieus des incrédules, mettre en opposition les malheurs qu'ils attribuent faussement à la Religion, & les biens qu'elle a réellement produits dans le Royaume. Et quel avantage n'aurions - nous pas, si on comparoit les troubles passagers de quelques années malheureuses, avec le biensait persévérant de la servitude abolie, des duels éteints, des mœurs policées, des loix résormées, des coutumes barbares détruites, des Sciences & des Arts conservés? Les incrédules ne peuvent nier, que tous ces avantages ne soient dus à la Religion, & nous pourrions vous faire voir, qu'elle n'a jamais été la cause des malheurs qu'ils lui imputent.

Mais sans entrer dans cette discussion, nous avons une derniere question à faire aux incrédules. Quand ils cherchent à noircir la Religion, & à la décrier aux yeux du peuple, quels sont leurs projets & leurs espérances? Le plus hardi [1] d'entre eux convient qu'il est impossible de faire oublier à tout un peuple ses opinions religieuses, & les idées qu'il a de la Divinité. Mais si la multitude ne peut être sans Religion, est ce donc la préserver de la superstition, que d'affoiblir en elle la croyance de l'Evangile? Plus le peuple est incertain, plus il est superstitieux. Les absurdités du Paganisme ont succédé aux notions de la Divinité,

<sup>(1)</sup> L'Auteur du Système de la Nature, Tom. 2, chap. 13.

affoiblies parmi les hommes. C'est la Religion Chrétienne qui a détrompé l'univers; c'est elle encore qui nous garantit des écarts & des délires de la superstition. Les craintes du peuple, ses desirs, son impatience, sont prêts à chaque instant à échapper au zele des Pasteurs. La vérité seule préserve de l'erreur; & pour éviter un culte superstitieux, il faut commencer par rendre à Dieu celui qu'il presert.

S'il est impossible que le peuple n'ait aucun principe de Religion, quel malheur pour lui, que ceux qui gouvernent, vinssent à n'en pas avoir! Si leur ame est naturellement violente; s'ils sont emportés par leurs passions; si l'avarice les domine, qui pourra retenir ceux que les Loix humaines ne peuvent réprimer? Le Prince qui n'a point de Religion, a dit un Auteur célebre (1), dont les incrédules ne dédaigneront pas le témoignage, "est un Lion terrible, qui ne sent sa , liberté que lorsqu'il déchire, & qu'il dévore. "Ainsi les projets de l'incrédulité mal concertés, se détruisent d'eux-mêmes; elle favorise les deux sléaux qu'elle semble le plus redouter, la superstition & le despotisme; & sa doctrine ne convient ni aux Souverains, ni aux Nations.

Des peuples superstitieux, des sujets indociles, des

<sup>(1)</sup> Un Prince qui aime la Religion & qui la craint, est un lion qui cede à la main qui le flatte on à la voix qui l'apparse : celui qui craint la Religion & qui la hait, est comme les bêtes fauvages qui mordent la chaîne qui les empêche de se jeter sur ceux qui passent : celui qui n'a point du tont de Religion est cet animal terrible qui ne sent sa liberté que lorsqu'il déchire & qu'il dévore Farit des Loix, Liv. 24, chap. 2.

Rois tyrans, des citoyens infideles, des Loix impuifsantes, nulle crainte pour le crime, nul espoir pour la vertu, nulle consolation pour le malheur, des lumieres toibles, incertaines & inluffilantes, plus capables d'égarer que de conduire, voilà donc les fruits que l'irréligion prépare aux hommes. Ecoutez donc, (1) N.T.C.F., ce que disoit autresois Dieu à son peuple, par le ministère de Moise & des Prophetes : C'est moi qui suis votre Dieu (2); j'ai tiré vos peres d'un pays désert & sauvage; je les ai amenés dans des régions graffes & fertiles ; je leur ai donné une Terre d'espérance & de promission : vous avez toujours été mon peuple chéri & l'objet de mes complaisances: si vous ètes sideles à ma voix, je continuerai à vous comber de mes bienfaits; mais si vous vous écartez de ma Loi, si vous me méconnoissez, moi qui n'ai point de commencement, & qui n'aurai jamais de fin (3), j'armerai contre vous tous les fléaux de ma vengeance; je répandrai par - tout le trouble & la confusion; je romprai tous les liens qui vous unissent; le pere & le fils ne connoîtront plus les droits du sang, les citoyens ceux de la patrie, les sujets ceux de l'autorité : mes bienfaits tourneront contre vous; vos Loix feront fans vigueur, votre

Confervez dans vos cœurs toutes les paroles que je vous annonce aujourdhui de la part du Seigneur.

Je suis le Seigneur votre Dieu.

Je fuis l'Eternel.

Je rassemblerai sur eux tous les manx.

<sup>(1)</sup> Ponite corda vestra in omnia verba, quæ ego testisicor vobis hodie. Deut c. 32, v 46.

<sup>(2)</sup> Ego sum Dominus Deus tuus. Exod. c. 20, v. 2.

<sup>(3)</sup> Vivo ego in æternum. Deut, c. 32, v. 40.

Congregabo super eos mala. Deut. c. 31, v. 23.

puissance ne servira qu'à vous séduire; les Sciences dont vous vous glorifiez, qu'à vous perdre & à vous égarer.

Nous tremblons, N. T. C. F., de vous avoir plutôt tracé les maux que vous éprouvez que ceux que vous avez à craindre. Revenez donc à votre Dieu, [1] & ne croyez pas que votre foi soit sans péril, parce qu'elle est encore entiere, ou qu'il suffise, pour être Chrétien, de ne pas adopter les vains mensonges & les blasphêmes de l'impiété. Si votre attention ne redouble pas à raison de ses efforts; si une fausse sécurité vous permet de porter la main sur ses funestes productions; si vous ne craignez la coupe empoisonnée de l'erreur, que lorsque le poison se montre à découvert & sans artifice, conduits par des aveugles, vous tomberez bien-tôt avec eux dans le précipice: [2] celui qui aime le péril y périra. Les mauvaises conversations corrompent les mœurs [3], & énervent la foi. Les lectures dangereuses pénetrent l'ame du venin qu'elles renferment. L'esprit est prompt [4];

Convertissez - vous au Seigneur, offrez-lui vos prieres, retournez au Seigneur.

Si un aveugle en conduit un autre, ils tomberont tous deux dans une fosse.

Celui qui aime le péril, y trouvera la perte.

Les mauvais entretiens gâtent les bonnes mœurs.

L'Esprit est prompt.

<sup>[1]</sup> Convertere ad Dominum... Precare ante faciem Domini.... Revertere ad Dominum. Eccles. cap. 11, v. 21 & seq.

<sup>[2]</sup> Cœcus autem si cœco ducatum præstet, ambo in soveam cadunt. Matth c. 15, v. 14.

Qui amat periculum, in illo peribit. Eccli. c. 3, v. 27.

<sup>[3]</sup> Corrumpunt mores bonos colloquia mala. 1. Ad Corinth. c. 15, v. 33.

<sup>[4]</sup> Spiritus quidem promptus est. Matth. c. 26, v. 41.

les passions le soulevent contre la Religion. Foible au dedans, poursuivi au dehors; si l'homme écoute la séduction, il en est bientôt la victime. La vigilance est son salut; et telle est la malignité du siecle, que le Chrétien ne doit jamais cesser d'être sur ses gardes, comme ces voyageurs, forcés de parcourir ces plaines infectées, où le plus léger sommeil est suivi de la mort.

Ce ne feroit pas assez pour vous, N. T. C. F., de repousser l'ennemi qui conspire votre ruine ; il faut encore que votre conduite soit une réparation continuelle des outrages faits à J. C. Vous avez vu que l'opposition de vos mœurs avec votre croyance étoit le prétexte d'un reproche que l'incrédulité osoit faire à la Religion. Si ce reproche est injuste dans ses conséquences, vons n'en ètes pas moins coupables lorsque vous y donnez lieu; &. c'est vous rendre en quelque forte complices des imputations des incrédules, que de les accréditer par vos infidélités. Si vous vous conduisiez d'une maniere digne de votre vocation, [1] avec douceur, patience & humilité; si vous cessiez d'offenser, par vos actions, le Dieu que vous honorez par vos prieres; si vous n'étiez pas presque toujours indifférens sur les intérêts de la foi, ou animés d'un zele amer en prenant sa défense; (2) si l'amour

<sup>[1]</sup> Obsecro itaque vos....
ut dignè ambuletis vocatione,
quà vocati estis, cum omni humilitate, & mansuetudine, cum
patientià. Ad Ephes. cap. 4, v.
1 & 2.

<sup>[2]</sup> Servum autem Domini

Je vous conjure donc de vous conduire d'une manière qui foit digne de l'état auquel vous avez été appelés, pratiquant en toutes choses l'humilité, la douceur & la patience.

Or il ne saut pas que le serviteur

du monde que la Religion condamne, n'excluoit pas de vos cœurs l'amour de Dieu qu'elle prescrit; si dans l'intérieur de vos familles les peres étoient tendres & respectés, les épouses vertueuses; les enfans dociles, les maîtres indulgens, les domestiques fideles; si dans la société la vieillesse étoit prudente & la jeunesse réservée; si les pauvres étoient laborieux & les riches bienfaisans; si les foibles sçavoient obéir sans bassesse & sans murmure, & les grands commander sans caprice & sans orgueil; si chacun de vous respectoit les devoirs que lui imposent son âge, sa fortune, sa condition, la loi de Dieu & celle des hommes, qui oseroit accuser votre foi?

Quand Tertullien vouloit prouver la Religion aux Empereurs, (1) & la leur rendre chere, il apportoit en témoignage la fidélité des Chrétiens, l'innocence de leurs mœurs, leur charité, leur amour pour la paix, toutes les vertus qui les distinguoient des Idolàtres; voilà la partie de l'Apostolat à laquelle vous ètes appelés: c'est à nous de vous prêcher le Dieu qui est mort pour votre rédemption; c'est votre devoir, comme le nôtre, de le glorifier par vos œuvres.

Nous vous en conjurons donc, N. T. C. F., montrez-vous de dignes disciples de J. C. L'accomplissement de la loi [2] est la charité qui vient d'un cœur

non oportet litigare, sed manfuetum esse . . . . cum modestià corripientem eos, qui resistunt veritati. 2. ad Tim. c. 2, v. 24 & 25.

du Seigneur s'amuse à contester; mais il doit être modéré..... & reprendre avec douceur ceux qui réfissent à la vérité.

<sup>(1)</sup> Apolog. ch. 38, 39, 42, 45, 50, &c.
(2) Finis autem præcepti est

Charitas de corde puro, & con
la charité qui naît d'un cœur pur, d'une scientia bona, & fide non ficta. \ honne conscience & d'une soi sincere,

pur d'une bonne conscience, d'une soi sincere. Ceux qui s'en détournent, s'égarent dans de vains raisonnemens; mais si elle remplit vos cœurs, vous vous garantirez des pieges qui vous environnent; vous ne vous asseierez point [1] dans la société des méchans, vous ne marcherez point dans les sentiers de l'impie: [2] vos vertus feront votre gloire & sa condamnation; & après avoir confessé J. C. devant les hommes, il vous confesséra lui-même devant son Pere, qui est dans les Cièux. [3]

A quibus quidam aberrantes, conversi sunt in vaniloquium. Ad Tim. 1, c. 1, v. 5. & 6.

(1) Non fedi cum concilio vanitatis, & cum iniqua gerentibus non introibo. Odivi Ecclefiam malignantium; & cum impiis non fedebo. Pf. 15, v. 4 & 5.

(2) Beatus vir qui non abiit in concilio impiorum, & in vià peccatorum non stetit. Ps. 1,

(3) Omnis ergo qui confitebitur me coram hominibus, confitebor & ego eum coram patre meo, qui in cælis est. Matth. c. 10, v. 32. dont quelques-uns se détournant, se sont égarés en de vains discours.

Je neme suis point assis dans l'assemblée de la vanité & du mensonge, & je n'entrerai point dans le lieu où sont ceux qui commettent l'iniquité; je hais l'assemblée des personnes remplies de malignité, & je ne m'asseirai point avec les impies.

Heus eux l'homme qui ne s'est point laissé aller à suvre le conseil des impies & qui ne s'est point arrêté dans la voie des pécheurs.

Quiconque donc me confessera devant les hommes, je le confesserai aussi devant mon Pere qui est dans le ciel.

- \* C. A. Archevêq. Duc de Reims, PRÉSIDENT.
- † J. Jos. Archevêq. d'Arles.
- † Arthur-Richard, Archevêq. de Narbonne.
- † Et. Ch. Archevêq. de Toulouse.

† Aug. Alex. Archevêq. de Trajanop 10, Coadjuteur de Reims.

+ P. L. Archevêq. d'Embrun.

+ J. Evêq. P. de Grénoble.

+ Ch. J. Evêq. de Vannes.

† J. L. Evêq. de Meaux.

+ P. Evêq. d'Aire.

† M. L. Evêq. de Poitiers.

† Cl. M. J. Evêq. de Troyes.

† F. Evêq. de Gap.

† J. Evêq. de Vabres.

+ Ch. Jos. M. Evêq. de Tulles.

+ Ange-Fr. Evêq. de Coutances.

+ Yves-Alex. Evêq. d'Autun.

L'Abbé de Caulaincourt.

L'Abbé de Sinéty.

L'Abbé de Saint-Marcel.

L'Abbé de Jarente.

L'Abbé de Leyssin.

L'Abbé de Bellescize.

L'Abbé de Farcy.

L'Abbé de Saluces.

L'Abbé de Chapelain.

L'Abbé de Saint-Aulaire.

L'Abbé de Vauchaussade de Chaumont.

L'Abbé de Beausset.

L'Abbé de Vieilleville.

L'Abbé de Soissan.

L'Abbé de Bayanne. L'Abbé d'Anstrude.

L'Abbé de la Luzerne, Promoteur, nommé à l'Evêché de Langres.

L'Abbé de Cicé, Secretaire, nommé à l'Evêché de Rodez.

L'Abbé du Lau, Agent.

L'Abbé de Vogué, Agent.

